
KRISTILLISEN

TOIVON

PERUSTA

Johdatus fundamentaaliteologiaan



Nihil obstat: v. Gregorius Pehrman O.P. ja v. Gabriel Salmela O.P., relaattorit
Imprimatur: v. Nicolas Tixier O.P., Ranskan provinssin priori
(Viralliset lausunnot Nihil obstat ja Imprimatur tarkoittavat, että kirjassa ei ole opillista
tai moraalista erehdystä. Ne eivät tarkoita, että niiden antajat olisivat samaa mieltä
kaikkien kirjassa esiintyvien mielipiteiden tai teologisten väitteiden kanssa.)

Studium Catholicum
Ritarikatu 3

00170 Helsinki

Copyright © 2026 kirjoittaja ja Studium Catholicum

Kuvat 1.5 ja 1.6 lainattu Christoph Theobaldilta (ks. La Parole du salut. Histoire des
dogmes, Tome IV (Desclée: Paris, 1996), s. 265–266 ja s. 494).
Muiden kuvien oikeudet pidätetään.

Liitteet 4, 11, 12 ja 13 Gaudeamuksen luvalla.
Liitteet 1, 2, 5, 9, 10, 14.4, 15, 16, 17, 20, 21, 22 ja 23 KATT katolisen tiedotuskes-
kuksen luvalla.

Taitto ja kansi: Marie-Augustin Laurent-Huyghues-Beaufond, O.P.
Paino: Printhub Spółka z o. o., 2025

ISBN 978-952-65317-8-6 (kovakantinen)
ISBN 978-952-65317-9-3 (PDF)



KRISTILLISEN
TOIVON
PERUSTA

Johdatus fundamentaaliteologiaan

Esipuhe Pauli Annala

Marie-Augustin Laurent-Huyghues-Beaufond, O.P.

Studium Catholicum

– 2026 –





Be attentive, be intelligent,
be reasonable, be responsible,

develop and, if necessary,
change.

Bernard LONERGAN
Method in Theology

Here below to live is to change,
and to be perfect is to have changed often.

John Henry NEWMAN
An Essay on the Development of Christian Doctrine





Sisällys

Kuvat xii

Esipuhe (Pauli Annala) xiii

Alkusanat xvii

Luku 1: Mitä fundamentaaliteologia on? 1

1.1 Apologia ja logos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2

1.1.1 Termien tausta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2

1.1.2 Kaksisuuntainen toiminta . . . . . . . . . . . . . . . . 6

1.1.3 Tradition ja subjektin suhde . . . . . . . . . . . . . . . 7

1.1.3.1 Uskova subjekti kokemuksineen, s. 7 — 1.1.3.2 Uskova subjekti
traditiossa, s. 13 — 1.1.3.3 Entä tradition reseptio?, s. 15

1.1.4 Teologian harjoittaminen . . . . . . . . . . . . . . . . 16

1.2 Nykyajan henkinen ja hengellinen maisema . . . . . . . . 18

1.2.1 Kuka on se toinen, jolle usko esitetään? . . . . . . . . 18

1.2.2 Länsimainen modernismi ja globalisoitunut postmo-
dernismi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

1.2.2.1 Modernismi, s. 21 — 1.2.2.2 Postmodernismi ja modernismi
päällekkäin, s. 24

1.2.3 Elämän merkityksen kysely . . . . . . . . . . . . . . . 28

1.3 Fundamentaaliteologia kirkon ja yhteiskunnan välissä –
lyhyt historiikki . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

1.3.1 Fundamentaaliteologian ja konsiilin magisteriumin
synty . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

1.3.1.1 Kirkko ja tietoisuus toiseudesta, s. 32 — 1.3.1.2 Kysymys
uskon perustasta nousee esiin, s. 33



viii SISÄLLYS

1.3.2 Demonstratio catholica, christiana ja religiosa Trenton
konsiilista Vatikaanin I konsiiliin . . . . . . . . . . . . 37

1.3.2.1 Mullistuksia Trenton konsiilista Vatikaanin I konsiiliin asti,
s. 38 — 1.3.2.2 Kolmoisdemonstraatio ja fundamentaaliteologian
synty, s. 40 — 1.3.2.3 Vatikaanin I kirkolliskokouksen tausta, s. 42 —
1.3.2.4 Kolmoisdemonstraatio Vatikaanin I konsiilin asiakirjoissa, s.
45 — 1.3.2.5 Toistuvat kriisit Vatikaanin I konsiilin jälkeen, s. 47

1.3.3 Vatikaanin II konsiilin ohjelma ja fundamentaaliteo-
logian muutos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

1.3.3.1 Konsiilin ohjelma Johannes XXIII:n avajaispuheen mukaan,
s. 51 — 1.3.3.2 Vatikaanin II konsiilin asiakirjojen järjestely, s. 52
— 1.3.3.3 Fundamentaaliteologia Vatikaanin II konsiilissa, s. 55 —
1.3.3.4 Fundamentaaliteologian muutos, s. 56

Luku 2: Uskon perushermeneutiikka 61

2.1 Kristillisen identiteetin historiallinen lähtökohta . . . . . 62

2.1.1 Kaksoisvaatimus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

2.1.2 Perusvaikeudet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

2.1.2.1 Historiatietoisuuden synty, s. 63 — 2.1.2.2 Postmodernismi
ja kulttuurinen pluralismi, s. 66

2.1.3 Ilmoitus ja historia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

2.1.3.1 Jumalan ilmoitus kristillisenä identiteettinä, s. 71 — 2.1.3.2 Vas-
taanotettavuus on kristillisen identiteetin ytimessä, s. 76

2.1.4 Väliarvio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78

2.2 Ilmoituskäsitteen historia ja kristillisen identiteetin historia 79

2.2.1 Kristillisen identiteetin tunnistamisen symbolit . . . 79

2.2.1.1 Tie, s. 79 — 2.2.1.2 Keskeinen kolmikko: evankeliumi – mys-
teeri – ilmoitus, s. 81 — 2.2.1.3 Oppi, s. 89

2.2.2 Ilmoituksen tulkinta Vatikaanin I konsiilista Vatikaa-
nin II konsiiliin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

2.2.2.1 Ilmoitus Dei Filiuksessa (Vatikaanin I konsiili), s. 92 — 2.2.2.2 Il-
moitus Dei Verbumissa (Vatikaanin II konsiili), s. 95 — 2.2.2.3 Ilmoi-
tuskäsitteen kehitys Dei Filiuksesta Dei Verbumiin, s. 105

2.2.3 Väliarvio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

2.3 Kristillinen identiteetti . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112

2.3.1 Uskon kerygmaattinen ja dogmaattinen elementti . . 112

2.3.1.1 Termien merkitys, s. 112 — 2.3.1.2 Dogmaattinen identiteetti
ja kerygmaattinen identiteetti historian saatossa, s. 116

2.3.2 Kristillinen identiteetti ja traditio (paradosis) . . . . . 127

2.3.2.1 Paradosis Paavalin kirjeissä, s. 127 — 2.3.2.2 Traditio, tradi-
tum ja tradentes, s. 133

2.3.3 Subjektiivisen uskon eri muodot . . . . . . . . . . . . 136



SISÄLLYS ix

2.3.3.1 Evankeliumi kirjallisuuden lajina, s. 136 — 2.3.3.2 Fenome-
nologinen näkökulma, s. 139 — 2.3.3.3 Uskovien hengellinen vaellus,
s. 146

2.3.4 Jumala pro nobis ja meidän kanssamme . . . . . . . . 155

2.3.4.1 Julistuksen sisällön ja muodon on oltava yhtenevät, s. 155
— 2.3.4.2 Modernismin konteksti, s. 157 — 2.3.4.3 Globalisoitunut
postmodernismi, s. 160

Luku 3: Uskon uskottavuus 163

3.1 Uskon ja järjen suhde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

3.1.1 Fideismin ja rationalismin ylittäminen . . . . . . . . . 164

3.1.1.1 Usko ja järki kirkkoisien perinteessä ja keskiajan skolastiikassa –
1. vaihe: kohti kerygman objektivointia, s. 164 — 3.1.1.2 Usko ja järki
1500-luvulta lähtien – 2. vaihe: uskon kerygmaattisen identiteetin
paluu, s. 165 — 3.1.1.3 Usko ja järki Vatikaanin I konsiilin Dei
Filiuksessa, s. 167

3.1.2 Jumalatodistusten asema ja merkitys . . . . . . . . . 169

3.1.2.1 ”Jumalatodistusten” muoto, s. 170 — 3.1.2.2 Jumalatodis-
tusten sisältö, s. 174 — 3.1.2.3 Yhteenveto jumalatodistuksista, s.
183

3.1.3 Uskonvelvollisuudesta uskonvapauteen . . . . . . . . 184

3.1.3.1 Modernismi muokkaa uskonnon ja elämän tarkoituksen kysy-
myksiä uudelleen, s. 184 — 3.1.3.2 Vatikaanin II konsiilin jälkeiset
muutokset, s. 186

3.1.4 Yhteenveto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 191

3.2 Uskon uskottavuuden argumentin rakenne . . . . . . . . . 194

3.2.1 Klassisen argumentin kehityksen historia . . . . . . . 194

3.2.1.1 Katolinen kulttuuri ja toiseuden kohtaaminen historiassa, s.
195 — 3.2.1.2 Uskon uskottavuuden argumentin spekulatiivinen
rakenne, s. 196 — 3.2.1.3 Kritiikki uskottavuusargumentin klassista
rakennetta kohtaan, s. 197

3.2.2 Uskottavuusargumentin uudelleenmuotoilu . . . . . 198

3.2.2.1 Oletukset, s. 198 — 3.2.2.2 Uuden argumentaation vaiheet, s.
201

3.3 Uskon uskottavuuden perustelu . . . . . . . . . . . . . . . . 204

3.3.1 Pyhyyden argumentti: aitous ja normatiivinen rehel-
lisyys . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

3.3.1.1 Pyhyys ajatuksen, sanan ja teon sopusointuna, s. 204 —
3.3.1.2 Uskovien elämän ”avautumisen tilanteet”, s. 209 — 3.3.1.3 Elämä
ja kuolema: lopullisuus pyhyyden argumentin kärkenä, s. 214 —
3.3.1.4 Johtopäätös: Pyhyys uskon uskottavuuden ensisijaisena to-
disteena, s. 220



x SISÄLLYS

3.3.2 Historiallinen argumentti: raamatullisen kertomuk-
sen uskottavuus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221

3.3.2.1 Raamatun kertomus demonstratio christianassa, s. 222 —
3.3.2.2 Ensimmäinen tapa lukea Raamattua: vertauskuvat ja samais-
tuminen, s. 234 — 3.3.2.3 Toinen tapa lukea Raamattua: historia ja
totuus, s. 239 — 3.3.2.4 Johtopäätös: järjen vapaus säilyy, s. 249

3.3.3 Järjen argumentti: järjen avoimuus, elämän traagi-
suus, pahan ongelma, toivo . . . . . . . . . . . . . . . 250

3.3.3.1 Lähtökohta: totuus koettelemuksien keskellä, s. 250 — 3.3.3.2 Us-
kova ottaa kantaakseen totuuden haurauden, s. 252 — 3.3.3.3 Järki
yhteistyössä uskon vastauksen kanssa elämän traagisuuden keskellä, s.
253 — 3.3.3.4 Kysymys totuudesta kiteytyy kysymykseksi todellisuu-
desta, s. 255

3.3.4 Yhteenveto järjen ja uskon välisestä suhteesta . . . . 257

3.3.4.1 Järki uskon jäljessä?, s. 257 — 3.3.4.2 Apologetiikan asema
fundamentaaliteologiassa, s. 259

Luku 4: Apostolisen uskon välittäminen
ja sen katolinen ja ekumeeninen identiteetti 263

4.1 Kirkon uskottavuuden ongelma . . . . . . . . . . . . . . . . 265

4.1.1 Esteet kirkon uskottavuudelle . . . . . . . . . . . . . 265

4.1.1.1 Kirkko ei ole yksi, s. 265 — 4.1.1.2 Onko kirkko pyhä?, s. 267 —
4.1.1.3 Kirkon pyhyydestä sen apostolisuuteen, s. 269 — 4.1.1.4 Mitä
on kirkon katolisuus?, s. 270

4.1.2 Kristillisen identiteetin jatkuva arviointi . . . . . . . 271

4.1.3 Demonstratio catholica ja ekumeeninen fundamentaa-
liteologia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273

4.2 Oikean uskon säätelyvälineet – Raamattu, traditio ja ma-
gisterium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276

4.2.1 Apostolien, suurten kirkolliskokousten ja kirkkoi-
sien aika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277

4.2.1.1 Raamatun kaanonin synty, s. 277 — 4.2.1.2 Apostolien
auktoriteetti sekä synodien ja kirkolliskokousten synty, s. 287 —
4.2.1.3 Isien auktoriteetti, s. 289 — 4.2.1.4 Yhteenveto, s. 290

4.2.2 Säätelyvälineiden kyseenalaistaminen . . . . . . . . . 294

4.2.2.1 Haastamisen alku 300- ja 400-luvuilla, s. 294 — 4.2.2.2 Kuin-
ka ratkaista hermeneuttinen kiista?, s. 295

4.2.3 Erehtymättömyyysopin synty ja kehitys rationalis-
min vuosisadalta Vatikaanin I konsiiliin . . . . . . . . 304

4.2.3.1 Radikaali kritiikki säätelyvälineitä kohtaan, s. 304 — 4.2.3.2 Pas-
tor aeternus -konstituutio ja dogmi paavin erehtymättömyydestä Vati-
kaanin I konsiilissa, s. 305

4.2.4 Vatikaanin II konsiilin tuomat uudistukset . . . . . . 310



SISÄLLYS xi

4.2.5 Ajankohtaista kehitystä ja suuntaviivoja tulevaisuu-
delle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317

4.2.5.1 Magisteriumin kategoriat Ad tuendam fidem -kirjeessä, s. 317
— 4.2.5.2 ”Dogmaattinen inflaatio”, s. 319 — 4.2.5.3 Paavi Franciscus
ja vuoropuhelu postmodernismin kanssa, s. 325

4.3 Apostolisen uskon välittäminen tänään – uskottavuus ja
kulttuurien kohtaaminen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 328

4.3.1 Uskon luova välittäminen . . . . . . . . . . . . . . . . 329

4.3.2 Esteiden tunnistaminen . . . . . . . . . . . . . . . . . 331

4.3.3 Luovuus uskon ytimessä . . . . . . . . . . . . . . . . 332

4.3.3.1 Kaikki on jo täytetty, s. 332 — 4.3.3.2 Kaikki on vielä tehtävä,
s. 335

Loppusanat: pastoraalityö ja fundamentaaliteologia 337

Sanasto 341

Liitteet 347

Lähteet ja kirjallisuus 431

Hakemisto 449



Kuvat

1.1 Logos-käsite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

1.2 Paavalin opetus uskomisesta (Room. 10) . . . . . . . . . . . . . . 15

1.3 Modernismi ja postmodernismi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

1.4 Kolmoisdemonstraatio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

1.5 Vatikaanin I konsiilin Dei Filius -konstituution johdanto . . . . . 44

1.6 Vatikaanin II konsiilin asiakirjat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

2.1 Kulttuurit ja yksilöt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68

2.2 Exitus-reditus -liike Tuomas Akvinolaisen Summa Theologiaessa . 90

2.3 Summa Theologiaen systemaattinen rakenne . . . . . . . . . . . . 90

2.4 Opin ja uskomisen välinen ero Tuomas Akvinolaisen mukaan . 92

2.5 Vatikaanin II konsiilin Dei Verbum -konstituution sisältö . . . . 97

2.6 Dei Filiuksen ja Dei Verbumin sisältöjen vertailu . . . . . . . . . . 98

2.7 Dei Verbumin kohtien 2 ja 6 lainaukset Dei Filiuksesta . . . . . . . 106

2.8 Moneuden ja ykseyden suhde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122

2.9 Ihmiskielen asteet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

2.10 Uskovan vaelluksen tilat ja käänteet . . . . . . . . . . . . . . . . 154

3.1 Anselmin ontologinen jumalatodistus Proslogionin luvussa 2 . . 179

3.2 Uskottavuuden argumentin uusi rakenne . . . . . . . . . . . . . 203

4.1 Uskon ilmaisemisen säätelyvälineet: apostolien aika . . . . . . . 291

4.2 Uskon ilmaisemisen säätelyvälineet: kirkkoisien aika . . . . . . 292

4.3 Paikallisen kirkon, alueellisen synodin ja koko piispakunnan
väliset suhteet kirkkoisien kaudella . . . . . . . . . . . . . . . . 293

4.4 Uskon ilmaisemisen säätelyvälineet Vatikaani II:n jälkeen . . . 311

4.5 Ilmoituksen, Raamatun, tradition ja magisteriumin väliset suh-
teet Dei Verbumin mukaan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313

4.6 Diakroninen ja synkroninen tutkimus . . . . . . . . . . . . . . . 315

4.7 Eri kategorioita magisteriumissa Ad tuendam fidemin mukaan . 318



Esipuhe

Samalla tavalla kuin pyhä oppi (teologia) perustuu uskon valoon,
vastaavalla tavalla filosofia perustuu järjen luonnolliseen valoon;

niinpä on mahdotonta, että ne asiat, jotka kuuluvat filosofiaan,
olisivat vastakkaisia uskon alaan kuuluvien asioiden kanssa;

vaikkei filosofia ylläkkään samaan täydellisyyteen kuin pyhä oppi,
filosofiaan sisältyy kuitenkin jotakin sellaista,

joka on uskon kanssa samankaltaista ja joka edeltää uskoa
samalla tavalla kuin luonto on armon edellytys (praeambula).

Tuomas Akvinolainen

Super Boetium De Trinitate, q. 2, a. 3.

Näin Tuomas Akvinolainen kirjoittaa roomalaisen filosofin Boethiuk-
sen (k. 525/526) Kolminaisuus-tutkielmaan laatimassaan selityksessä. Lai-
naus tarjoaa edustavan näytteen siitä, mitä fundamentaaliteologialla on
läntisessä teologiassa perinteisesti tarkoitettu. Kaikki sellainen ajatukselli-
nen toiminta, jonka tavoitteena on tehdä selkoa siitä, mikä ”edeltää uskoa
samalla tavalla kuin luonto on armon edellytys” (sicut natura praeambula est
ad gratiam), lasketaan kuuluvaksi fundamentaaliteologian alaan. Kysymyk-
siä, jotka koskevat esim. uskon ja järjen tai ilmoituksen ja luonnollisen
teologian välistä suhdetta, on vanhastaan pidetty fundamentaaliteolo-
gisina ongelmina. Fundamentaaliteologi askaroi näin uskon ja tiedon,
luonnollisen ja yliluonnollisen välisellä rajavyöhykkeellä ja pyrkii saa-
maan intellektuaalisen otteen siitä, missä kulkee perustellun uskon ja
kvasiuskon välinen raja.

Aristoteleen teoksia alettiin käyttää Pariisin yliopiston filosofisen tiede-
kunnan oppimateriaalina 1200-luvun toisella vuosikymmenellä. Vuodelta
1255 peräisin oleva filosofisen tiedekunnan asetus luettelee yhteensä viisi-
toista Aristoteleen teosta, joihin tiedekunnan opetus perustui. Ennen kuin
opiskelija saattoi aloittaa teologiset opinnot, hänen täytyi ensin opiskella



xiv ESIPUHE

vähintään neljä tai viisi vuotta filosofiaa. Ennen siirtymistään harjoit-
tamaan opintoja Pariisin yliopiston teologisessa tiedekunnassa Tuomas
Akvinolaisella oli takanaan vuosien filosofiset opinnot. Tämän pohjalta on
ilmeistä ja ymmärrettävää, että ne filosofiset käsitevälineet, joilla Tuomas
harjoitti fundamentaaliteologiaa, hän oli omaksunut Aristoteleen filoso-
fiasta. Tämä tarkoittaa, että filosofia ja etenkin aristoteelinen filosofia oli se
teologian aputiede (ancilla), jolla uskon edellytyksiä (praeambula fidei) tutki-
vaa fundamentaaliteologiaa Pariisin yliopiston teologisessa tiedekunnassa
harjoitettiin.

Kun katoliset yliopistot ympäri maailmaa joutuivat Vatikaanin toisen
kirkolliskokouksen jälkeen uudistamaan opetusohjelmiaan, aristoteelinen
filosofia joutui luopumaan hegemonisesta asemastaan ja tekemään tilaa
muille filosofisille ja tutkimuksellisille lähestymistavoille. Miten radikaa-
listi tilanne on sitten Akvinolaisen ajoista muuttunut ja miten erilaises-
sa aatteellisessa ja kulttuurisessa ympäristössä fundamentaaliteologiaa
tänään tehdään, siitä erinomaisen yleiskuvan tekijä piirtää lukijan silmien
eteen johdattelevan pääluvun luvussa ”Nykyajan henkinen ja hengelli-
nen maisema”. Karl Marxin, Sigmund Freudin ja Friedrich Nietzschen
kaltaisten ”epäilijämestareiden” kristinuskoa kohtaan suuntama kritiikki
on pakottanut fundamentaaliteologiaa etsimään aivan uudenlaisia keskus-
telukumppaneita, joiden avulla se onnistuisi vastaamaan modernismin ja
postmodernismin esittämiin haasteisiin ja raivaamaan uskolle tilaa.

Fenomenologian nimellä tunnettu filosofinen virtaus synnytti monia
sellaisia lähestymistapoja ja metodisia välineitä, joiden pohjalta teologit
onnistuivat kirjoittamaan fundamentaaliteologiaa, joka vastasi teollisen
vallankumouksen jälkeisen ja kirkosta vieraantuneen eurooppalaisen ih-
misen elämän mieltä ja merkitystä koskeviin perimmäisiin kysymyksiin.
Eksistenssifilosofia, personalismi, Frankfurtin koulun krittiinen yhteis-
kuntateoria ja hermeneuttisen filosofian erilaiset sovellukset riittävät an-
tamaan alustavan käsityksen siitä, mitä nämä fenomenologian juuresta
kasvaneet uudet filosofiat ovat. Tässä muutama näyte niistä aatteellisista
virtauksista, joiden kanssa tekijä käy kirjassaan kautta linjan keskuste-
lua. Edelleen hän punoo taitavasti yhteen historiallisen ja systemaattisen
käsittelytavan; tämä käy erityisen selvästi ilmi kirjan jaksoissa, joissa hän
osoittaa, millainen jatkuvuuden hermeneutiikka Vatikaanin Ensimmäisen
ja Toisen konsiilin välillä vallitsee.

Lukijalla on edessään kirja, joka avaa monipuolisen ja avaran näkymän
siihen, millaisilla vesillä katolinen fundamentaaliteologia tänään purjehtii.
Tekijä ei ainoastaan liiku teologian ja erilaisten filosofioiden ja katsomus-
ten rajavyöhykkeellä, vaan hän uskaltaa astua myös rajan tuolle puolen.



xv

Siinä missä Tuomas asetti aikansa valtafilosofian ja kristillisen uskon
korrelaatioon keskenään, tekijä asettaa uskon ja ajassamme vaikuttavat fi-
losofiat ja yhteiskuntatieteet rakentavaan vuoropuheluun toistensa kanssa
onnistuakseen ”saarnaamaan sanaa” (2. Tim. 4:2). Näin hän vaalii domini-
kaanisääntökuntansa perintöä ja kirjoittaa fundamentaaliteologiaa, joka
ei kavahda aikamme haasteita, vaan heittäytyy rohkeasti vuoropuheluun
niiden kanssa.

Tuomaan ohella toinen tunnettu dominikaaniveli Mestari Eckhart vas-
taa fundamentaaliteologian perustavimpaan, luodun ja luomattoman eroa
koskevaan kysymykseen saarnassaan, joka pohjautuu Matteuksen evan-
keliumin 10. luvun jakeeseen 28: ”Älkää pelätkö niitä, jotka tappavat
ruumiin, vaan pelätkää niitä, jotka voivat tappaa sielun.” Eckhart muotoi-
lee vastauksensa seuraavasti: ”Ulkoiselle ihmiselle kaikki luotu maistuu
vain luodulta – viini viiniltä, leipä leivältä ja liha lihalta. Mutta minun
sisäiselle ihmiselleni mikään ei maistu luodulta, vaan Jumalan lahjalta.
Mutta kaikkein sisäisimmälle ihmiselleni ne eivät maistu pelkästään Ju-
malan lahjoilta, vaan ikuisuudelta”. Näin hän tunnustaa Augustinuksen
tavoin, että ”sinä olit minun sisimpäänikin sisempänä” – tu autem eras
interior intimo meo (Confessiones III.6.11).

Pauli Annala





Alkusanat

”Uskolle totta on se, mitä toivotaan.” (Hepr. 11:1)

Miten tämä kirja sai alkunsa

Teologian epistemologian ja jumalallisen ilmoituksen hermeneutiikan ky-
symykset tulivat eteeni laatiessani teologian maisterintutkielmaani Stras-
bourgin yliopistossa. Työssäni tutkin amerikkalaisen katolisen teologin
David Tracyn (1939–2025) ajattelua. Opiskeltuaan Bernard Lonerganin
johdolla Tracy ryhtyi professoriksi Chicagon yliopistossa, missä hän te-
ki yhteistyötä mm. Paul Ricœurin ja Mircea Eliaden kanssa. Hän kehitti
teologista epistemologiaa hermeneuttisesta näkökulmasta, mutta pysyi
samalla uskollisena tietyille Lonerganin ajattelun piirteille. Lonerganin
mukaan uskonnollisen kokemuksen fenomenologia on teologian lähde jo
ennen kuin kokemus määritellään kristilliseksi tai se tunnustetaan yhteen-
sopivaksi Jeesuksen Kristuksen ilmoittaman Jumalan kanssa. Tracy asettui
tässä suhteessa vastakkain Yale-koulukunnan kanssa, jonka edustajiin kuu-
lui George Lindbeck. Yale-Chicagon debatissa, joka koski kristinuskon,
kielen, historian ja kulttuurin välisiä suhteita, Tracy kehitti omaa ”korre-
laation menetelmäänsa” (method of correlation) Paul Tillichin Chicagossa
kehittämän ajattelun pohjalta.

Laadin maisterintutkielmani ranskaksi, mutta asuin tuolloin jo Helsin-
gissä. Tästä syystä pohjoisamerikkalaisen teologian tutkimukseni yhdistyi
suomalaiseen kontekstiin. Näin heräsi lopullisesti kiinnostukseni funda-
mentaaliteologiaan ja teologian epistemologisiin kysymyksiin. Oli myös
luontevaa ehdottaa Helsingin piispa Raimo Goyarrolalle johdantokurssia
fundamentaaliteologiasta, kun hän pyysi pappeja vastaamaan pysyvien
diakonien teologisesta koulutuksesta. Johdantokurssin sisältämän opetuk-
sen perusteella kirjoitin tämän oppikirjan. Koska alun perin oli tarkoitus
vain pitää sarja fundamentaaliteologiaan johdattavia luentoja, voi tekstissä
havaita jälkiä suullisesta esityksestä.



xviii ALKUSANAT

Lähteistä

Olen Ranskasta kotoisin, enkä voi sivuuttaa teologeja, joita olen lukenut ja
joiden parissa olen työskennellyt ennen Suomeen tuloani. Erityisesti tämä
koskee uuden teologian (la Nouvelle Théologie) dominikaanisia vaikuttajia
1900-luvun ensimmäisellä puoliskolla, kuten Marie-Dominique Chenua ja
Yves Congaria, joiden ajattelu vaikutti keskeisesti Vatikaanin II kirkollisko-
kouksen tiettyihin opetuksiin. 1900-luvun ranskalaisen teologian suurista
nimistä olen myös velkaa Henri de Lubacille sekä 1800- ja 1900-luvun tait-
teen filosofille Maurice Blondelille, jonka toiminnan filosofia (philosophie
de l’action) tarjosi modernistisen kriisin ratkaisemiseksi uudenlaisen tavan
määritellä tradition merkitys.

Uudempien teologien joukosta on mainittava hermeneuttisen käänteen
edustajat, kuten David Tracy ja dominikaani Claude Geffré. Ranskankie-
lisen nykyteologian piiristä haluan nostaa esiin Pariisin jesuiittakoulu-
kunnan edustajat Joseph Moingt’n, Christoph Theobaldin ja Bernard Ses-
boüén. Erityisesti Theobald ja Sesboüé ovat olleet minulle merkittäviä
historiallisten osuuksien lähteitä. Sesboüén moninidoksinen dogmihis-
toria on ollut arvokas apuvälineeni, ja Theobald on puolestaan kirjoitta-
nut laajasti Vatikaani II:n reseptiosta – eli vastaanottamisesta – linjalla,
joka on lähellä Bolognan koulukunnan Giuseppe Alberigon tulkintaa.
Hän on myös käsitellyt lukuisissa kirjoissaan kristillisyyden nykymuotoja
Länsi-Euroopassa, jossa se näyttäytyy ”elämäntyylinä” moniarvoisessa ja
pluralistisessa yhteiskunnassa. Tämä näkökulma tuo kristinuskon ja post-
modernismin välille sovittavaa dialogia, minkä näen erityisen arvokkaana.
Ei ole yllättävää, että tällainen näkemys nousee ranskalaisesta kulttuu-
rikontekstista, joka on synnyttänyt modernismin ja postmodernismin
keskeisiä ajattelijoita, kuten Michel Foucault’n, Jean-François Lyotard’in,
ja Marcel Gauchet’n. Vaikka pyrin tässä teoksessa noudattamaan poh-
joismaissa vallitsevaa analyyttista diskurssin tyyliä, joka on minullekin
läheinen, tietynlainen ranskalainen lähestymistapa on väistämättä läsnä.
Toivon, että kirjani voi rohkaista suomalaista lukijaa löytämään itselleen
uusia näkökulmia; sen tarkoitus ei niinkään ole vastata tiettyihin kysy-
myksiin, vaan auttaa lukijaa käsittelemään kristillisen uskon kysymyksiä
omasta kontekstistaan käsin.

Joissain teologisissa väitteissäni nojaan luterilaisiin teologeihin – kuten
Paul Tillichiin ja hänen korrelaatiomenetelmäänsä, joka läpäisee kirjan ja
sen rakenteen – sekä nykyajattelijoihin, joita edustavat Jürgen Habermas
ja Charles Taylor (yhteiskuntafilosofia), Johann Baptist Metz (poliittinen
teologia) ja Michael Seewald (fundamentaaliteologia). Heidän teoksensa



xix

apunani pohdin dogman muodostumisen historiaa ja jumalallisen ilmoi-
tuksen vastaanottoa pyhien kirjoitusten ja tradition kautta. Ilmoitus on
jokaisessa ajassa ja paikassa tulkittava uudelleen, jotta voimme tunnistaa
kristillisen identiteetin muuttuvat ja pysyvät elementit.

Jos tästä kirjasta jää jokin opetus lukijalle mieleen, haluaisin sen olevan:
muutos ei ole uskolle uhka, vaan mahdollisuus. Se on jopa uskon olemuk-
seen kuuluva ilmiö, sillä dogmaattinen kieli kehittyy ajan myötä uusien
määritelmien ja myös hiljaisuuksien kautta, ja tämä tapahtuu ilman, että
itse uskon luonne muuttuu tai joutuu vaaraan. Kristillisen identiteetin
ilmaisun muuttuminen on edellytys identiteetin säilymiselle historian
kulussa. 1900-luvulla tapahtui paradigman muutos tavassa, jolla suhtau-
dumme ilmoitettuun uskoon ja tämä muutos vahvistettiin Vatikaanin II
kirkolliskokouksessa (1962–1965). Silloin siirryttiin kognitiivisesta, propo-
sitionaalisesta ilmoituskäsityksestä kohti tapahtumallista ja kohtaamiseen
perustuvaa näkemystä Jumalan ilmoituksesta, sillä Jumala ilmoittaa it-
sensä ihmiselle hänen sydämessään ja vapaudessaan. Muutoksen vaikutus
jatkuu, kuten paavi Franciscuksen pontifikaatti hallitsemistavallaan osoitti.
Viittaan useasti ilmoituksen ja sen reseption ajankohtaisuuteen kirkon
nykypäivän elävässä todellisuudessa.

Kiitokset

Se, etten ole suomalainen, on tuonut tiettyjä haasteita tämän kirjan laa-
timiseen, erityisesti sanaston suhteen, sillä suomalaisessa kulttuurissa ei
vielä ole vakiintunutta katolista teologista perinnettä. Sen sijaan että olisin
epäillyt luterilaisessa kontekstissa käytettyjen suomenkielisten teologisten
termien – kuten tieteentermipankki.fi-sivustolla tai Riitta ja Seppo A. Teino-
sen teologisissa sanakirjoissa esiintyvien – katolisuutta, olen luottanut kie-
leen ja kulttuuriin sellaisina kuin ne minulle ilmenevät. Lukija ymmärtää
tämän helposti luettuaan kirjan: uskon inkulturaatio on mielestäni funda-
mentaaliteologiassa keskeinen teema ja liittyy siihen, miten kirkko välittää
kristillisen uskon nykyajan ihmisille. Sen sijaan että kulttuuria epäiltäisiin
tai siltä suojauduttaisiin, on hedelmällisempää käydä sen kanssa vuoro-
puhelua ja luottaa siihen suhtautumatta siihen kuitenkaan naiivisti. Olen
kiitollinen suomen kielelle, joka tarjoaa minulle mahdollisuuden pohtia Ju-
malan läsnäoloa maailmassa muiden kuin äidinkielestäni minulle tuttujen
sanojen ja käsitteiden välityksellä.

Haluan erityisesti kiittää Pauli Annalaa, Helsingin yliopiston teolo-
gian dosenttia. Hän ei ainoastaan neuvonut minulle tiettyjä oikeita teo-
logisia termejä, vaan myös rohkaisi minua muokkaamaan luentotekstini



xx ALKUSANAT

oppikirjaksi ja tuki minua tämän työn aikana. Olen hänelle syvästi kii-
tollinen hänen luottamuksestaan, avuliaisuudestaan, innostuksestaan ja
ystävyydestään.

Kiitän myös suuresti dominikaaniveljiä, joiden kanssa saan elää Stu-
dium Catholicumissa Jumalan valtakunnan todellisuutta ja pelastuksen lu-
pausta jokapäiväisessä elämässämme Kristuksen seuraajina pyhän Domi-
nicuksen esimerkin mukaisesti. Käymämme keskustelut kirkon elämästä
ja dogmien kehityksestä ovat olleet arvokkaita tämän kirjan laatimisessa.

Lopuksi suurimmat kiitokseni Ville Supposelle, joka sisulla ja rohkeu-
della, sinnikkyydellä ja uhrautuvaisuudella jaksoi kärsivällisesti lukea
nämä sivut läpi ja auttoi muuttamaan ilmaisuni suomalaiselle lukijalle
kelpaavaksi tekstiksi.

Mitä tämä kirja on ja mitä se ei ole, sekä miten käyttää sitä

Suomessa on katolisen kirkon sisäpiirissä saatavilla paikallisen piispan
opetus, kirkolliskokousten ja paavillisen magisteriumin tekstejä sekä hen-
gellisiä teoksia ja muutaman klassikon suomennoksia, mutta käytännössä
ei juurikaan katolista fundamentaaliteologista esitystä. Siksi pidän hyö-
dyllisenä selventää, mitä tämä kirja on ja mitä se ei ole, erityisesti katolista
lukijaa silmällä pitäen.

Tämä kirja ei ole hengellinen teos, katekismus tai apologeettinen kir-
joitus. Vaikka se sisältää hengellisiä pohdintoja ja nojaa voimakkaasti
kirkon kahdentuhannen vuoden traditioon, sen tarkoitus on teologinen
ja didaktinen. Jumalallisen ilmoituksen reseptio on tulkinnan kysymys:
monet kirjassa esitetyt teologiset väitteet – vaikka ne perustuvat Jumalan
sanaan, kirkon opetukseen, hengelliseen perinteeseen ja aikalaistemme
kokemukseen – ovat henkilökohtaisia tai tietyn koulukunnan tai ajatus-
suunnan mukaisia. Niihin voi suhtautua eri tavoin. Erimielisyys ei ole
ongelma, päinvastoin: se kertoo siitä, että lukija on sisäistänyt kysymyk-
sen, tehnyt siitä itselleen tärkeän ja muotoillut oman vastauksensa. Tämä
on kristillisen tradition reseption ja tulkinnallisen omaksumisen merkki.
Mahdolliset erimielisyydet osoittavat, että uskova subjekti kasvaa teologi-
subjektiksi. Kehotan siis lukijaa tarkastelemaan kriittisesti seuraavia lukuja
ja kiittämään Jumalaa siitä, että kirkon elämä mahdollistaa uskon erilais-
tuneen omaksumisen ilman, että kirkon ykseys tai uskontunnustuksen
totuus vaarantuu.

Tämä on oppikirja, jonka tarkoituksena on esitellä järjestelmällisesti
keskeisiä teemoja ja käsitteitä, jotka liittyvät jumalalliseen ilmoitukseen ja
sen reseptioon kirkossa, sekä näiden käsitteiden ja vastaanottoprosessien



xxi

kehitystä ihmiskunnan historiassa. Kirjan lähestymistapa on pedagogi-
nen: monet tekstit on esitetty ja niitä on kommentoitu liitteissä, joihin
kannattaa perehtyä. Lisäksi käyttämäni korrelaatiomenetelmä – jossa teo-
logia ja ihmiselämän fenomenologia ruokkivat toisiaan – tarkoittaa, että
teemat ja käsitteet toistuvat eri luvuissa, jolloin aiempien lukujen esit-
telemiä ajatuksia ei tarvitse toistaa yhtä laajasti myöhemmissä osioissa.
Viittaukset aiempiin lukuihin mahdollistavat epälineaarisen lukutavan ja
suhteellisen vapaamuotoiset siirtymät eri osien välillä. Kirjan lopussa on
hakemisto ja suppea sanasto. Sanat, joille annetaan määritelmä sanastossa,
on merkattu tekstiin asteriskilla, kun ne esiintyvät ensimmäisen kerran.
Lisäksi kirjassa on monia kaavioita, jotka auttavat hahmottamaan visuaa-
lisesti eri käsitteiden, tekstien ja asiakirjojen välisiä suhteita sekä niiden
historiallista kehitystä ja rakennetta.

Tunnuksen merkitys

Kirjan otsikkosivulla oleva abstrakti tunnus ansaitsee oman selityksensä,
sillä se kiteyttää teoksen keskeisen sanoman.

Tunnuksessa kolmio kuvaa Kolmiyhteistä Jumalaa, ja ympyrä luo-
makuntaa, maailmaa ja ihmistä saavutuksineen. Ihmisellä on jollain ta-
voin suora yhteys Jumalaan uskonkokemuksen kautta, joka syntyy hänen
sydämessään jumalallisen ilmoituksen vastaanoton myötä ja joka on sa-
noin kuvaamaton. Kristus on kuitenkin tämän ilmoituksen erityinen
välittäjä, sillä hän sekä tuo pelastuksen ihmisille että toimii esirukoili-
jana Isän edessä ihmisten puolesta. Tunnuksessa tätä kuvaa risti. Kristus,
ainoa Välimies, Isän ikuinen Sana, on Jumalan lopullinen sana ihmis-
kunnalle. Tähän sanaan me vastaamme lausumalla oman Aamenemme,
jolloin yhdymme Jeesuksen ikuiseen Aameneen Isän kunniaksi (ks. 2. Kor.
1:20) ja suostumme ottamaan vastaan Jumalan tarjoaman pelastuksen.



xxii ALKUSANAT

Suhde ihmisen ja Jumalan välillä näyttäytyy myös kysymysmerkkinä –
inhimillisen kulttuurin ja kielen merkkinä, joka viittaa epävarmuuteen,
epäilykseen ja moniselitteisyyteen. Kysymysmerkki kuvastaa erityises-
ti ihmiskunnan historian epäselvyyttä: vaikka Jumala kaitsee maailman
tapahtumien kulkua, historian tarkoitus ei ole meille itsestään selvä. Se
paljastuu meille vasta tuonpuoleisessa elämässä, kun ihmiskunta on täysin
sovitettu itsensä, koko luomakunnan ja Jumalan kanssa ja astuu Jumalan
eteen ikuisena Kirkkona, Kristuksen morsiamena, josta kirkollinen ins-
tituutio maan päällä on vain kalpea heijastus. Samalla kysymysmerkki
ilmentää myös Jumalan ilmoituksen meihin kohdistamaa haastetta: ilmoi-
tuksen vastaanottaminen, omaksuminen, tulkinta ja edelleen välittäminen
traditiona eivät ole suoraviivaisia prosesseja, vaan ne tapahtuvat usein
pikemminkin kysymysten, epäilysten ja ehdotusten kuin varmojen julis-
tusten tai huutomerkkien, väitteiden muodossa. Tässä mielessä kirkko
sijoittuu tunnuksen kaikkiin osiin: kysymysmerkin kohdalle, missä kielen
rajat tulevat vastaan; Kristuksen kohdalle, joka on sen perustanut; Jumalan
puolelle, jonka nimissä se antaa pelastuksen varmat välineet; ja maail-
man puolelle, jonka keskellä se raivaa tietään evankeliumin julistamiseksi.
Kirkko on läsnä tunnuksen kaikkien elementtien välisissä suhteissa.

Tapahtuipa se sitten Kristuksen, historian tai inhimillisen järjen saa-
vutusten rajallisuuden kautta, Jumala ilmoittaa itsensä meille ikuisen
valtakunnan kumoamattomana läsnäolona, yhä uutena evankeliumina ja
mystisenä ”itsensä traditiona”. Kaikkea tätä Jumalan kuvaksi luotu ihmi-
nen on kutsuttu jäljittelemään Kristuksen esimerkin mukaisesti – hänen,
jossa kaikki on jo täydellisesti täyttynyt.

Siinä kiteytettynä ne suuret linjat, jotka kehittyvät seuraavissa luvuissa.
Hyvää lukukokemusta!

veli Marie-Augustin Laurent-Huyghues-Beaufond, O.P.



Luku 1

Mitä fundamentaaliteologia on?

Mitä fundamentaaliteologia on? Yleisimmän vastauksen mukaan se on
teologian osa-alue, joka tutkii Jumalan ilmoitusta ihmiselle ja ihmisen vas-
tausta siihen uskossa.1 Fundamentaaliteologia on siis ilmoituksen teologi-
aa, uskon ja uskomisen teologiaa – jopa teologian teologiaa. Se tarkastelee,
miten ihmisen uskonvastauksessa Jumalan ilmoitukseen syntyy ja kehittyy
teologia käsitteineen. Tämä näkökulma tekee fundamentaaliteologiasta
luonteeltaan metateologista: se pohtii teologian ehtoja, perusteita ja kieltä,
mikä saattaa vaikuttaa spekulatiiviselta ja käsitteellisesti abstraktilta. Siksi
haluan lähestyä aihetta toisesta näkökulmasta: fundamentaaliteologia on
kuin kirkon ulkoasiainministeriö. Se toimii rajapintana, kohtaamispaik-
kana uskovien kirkon jäsenten ja niiden välillä, jotka eivät usko samalla
tavalla.

Fundamentaaliteologian tehtävänä ei ole vain asettaa kristilliselle us-
konnolle teologista perustaa (Grundlegung), vaan myös astua vuoropuhe-
luun aikamme aatteiden ja maailmankatsomusten kanssa. Tässä mielessä
sillä on selkeästi myös käytännöllinen ja pastoraalinen ulottuvuus. Fun-
damentaaliteologian tarkastelussa maailman, yhteiskunnan ja kulttuurin
edustama toiseus on otettava huomioon heti alusta alkaen. Vatikaanin II
kirkolliskokouksen (1962–1965) jälkeen tämä vaatimus on alkanut näkyä
yhä selvemmin fundamentaaliteologian uusissa muotoiluissa ja oppikir-
joissa.2

1. Fundamentaaliteologian käsikirjassa voi olla tällainen järjestys, kuten Mansinin
teoksessa Fundamental Theology (Mansini 2018): Jumala puhuu, ihminen kuuntelee. Tämä
kirja edustaa puolestaan toisenlaista, kolmiosaista järjestystä, josta Waldenfelsin kuuluisa
Kontextuelle Fundamentaltheologie (Waldenfels 2005) on hyvä esimerkki: Jumala puhuu, syy
miksi häntä lähestytään (Waldenfelsin kirjassa syynä lähestymiseen on Jeesus Kristus) ja
kirkko uskon paikkana, jossa saa kuunnella Jumalaa ja puhua hänelle.

2. Hyvä esimerkki tästä lähestymistavasta on O’Collinsin kirja Rethinking Fundamental
Theology (O’Collins 2011).



2 LUKU 1. MITÄ FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

Lähtökohdaksi otan erään lainauksen Raamatusta:3

1. Piet. 3:15 Olkaa aina valmiit antamaan perustelu (apologia) jokaiselle,
joka kysyy, mihin teidän toivonne perustuu (logos).4

Tätä jaetta voidaan pitää fundamentaaliteologian peruskirjana, sillä se
sisältää oppialan kolme pääaihetta ja momenttia, joita käsitellään seuraa-
vissa luvuissa:

• ”perustelut toivostanne”, eli ”mitä tai mihin uskoa?” (luku 2) – toivon
perusteluilla kuvataan uskon sisällön ydintä;

• ”antaa perustelut”, eli ”miksi uskoa?” (luku 3) – antamalla peruste-
luja puolustetaan uskoa;

• ”antaa ne kaikille, jotka kysyvät”, eli ”miten uskoa, millaisissa puit-
teissa?” (luku 4) – olennaista uskonkokemukselle on ihmissuhde.

Tämä luku on ikään kuin yleiskatsaus fundamentaaliteologiaan ja siinä
esitellään keskeisiä teemoja ja käsitteitä, joita käsitellään syvällisemmin
muissa luvuissa.

1.1 Apologia ja logos

1.1.1 Termien tausta

Pietarin kirjeessä käytetty kreikankielinen sana apologia merkitsee perus-
telujen esittämistä. Siitä on johdettu meille tuttu sana ”apologetiikka”.
Termi on kuitenkin moniselitteinen ja saattaa herkästi tuoda mieleen
puolustautumisen, itsensä oikeuttamisen tai viestinnällisen strategian,
jonka päätavoitteena on kuulijan käännyttäminen puheen vakuuttavuu-
den kautta. Toisinaan apologetiikka yhdistetään myös polemiikkiin, he-
delmättömään väittelyyn. Tällainen lähestymistapa on kaukana siitä dia-
logista ja kohtaamisesta, jonka tulisi olla fundamentaaliteologialle leimal-
lista. Usko yhdistää ihmisen Jumalaan – se on Jumalan lahja. Uskoa ei
voida ”välittää” kuten suolaa ojennetaan pöydässä, vaan siitä voidaan
ainoastaan todistaa, ja on ylimielistä ajatella, että pelkkä apologeettinen
puhe voisi synnyttää uskoa ei-uskovassa.5

3. Toistaiseksi en perustele viittaamista Raamattuun. On tietysti tarkasteltava
myöhemmin Raamatun asemaa, kun pohditaan uskoa tai siitä puhumista ei-uskovalle,
jolle Raamatulla ei ole erityistä auktoriteettia; siihen viittaaminen voi hänestä tuntua
vieraalta. Raamatun asema kaanonina* perustellaan luvussa 4 (ks. kohta 4.2.1.1).

4. Oma suomennos. Ellei toisin mainita kaikki lainaukset Raamatusta ovat Suomen
evankelis-luterilaisen kirkon vuoden 1992 suomennoksesta. Ks. myös viite 8, s. 4.

5. Apologetiikan asemaan teologiassa palataan luvun 3 lopussa, ks. kohta 3.3.4.2.



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 3

Raamatussa esiintyy oikeudellisia tilanteita, joiden keskiössä on puo-
lustus, johon apologia liittyy (esim. Jeesuksen tai apostolien oikeuden-
käynnit).6 Jeesus käytti termiä tässä merkityksessä opettaessaan apostole-
jaan:

Luuk. 12:11-12 Kun teitä kuljetetaan synagogiin ja viranomaisten ja
esivallan eteen, älkää olko huolissanne siitä, mitä puhutte ja miten
puolustatte itseänne (apologēsēsthe ← apologia). Kun se hetki tulee,
Pyhä Henki neuvoo, mitä teidän on sanottava.

Uskon puolustaminen on siis Pyhän Hengen työtä uskovien sydämessä
heidän kanssaan. Tästä huolimatta fundamentaaliteologia valmistelee
uskon puolustusta ja pohdiskelee sen luonnetta.

Fundamentaaliteologia sai alkunsa apologetiikkana. Varhaiset kirk-
koisät, kuten pyhä Justinos Marttyyri (n. 100 – n. 165), joutuivat vainojen
keskellä perustelemaan kristillistä uskoaan. Justinos julkaisi kaksi Apo-
logiaa ja Dialogin Tryfonin kanssa,7 joka on kirjallinen kuvitelma rauhan-
omaisesta keskustelusta juutalaisen kanssa. Tavoitteena ei ollut polemiikki
vaan vuoropuhelu – marginaalissa olevien kutsuminen osaksi yhteistä
keskustelua. Tällainen apologeettinen dialogi oli 2.–4. vuosisadan kristilli-
sessä kirjallisuudessa yleinen laji. Se ammensi kreikkalaisesta perinteestä,
erityisesti Platonin Sokrateen puolustuspuheesta, jossa Sokrates joutui puo-
lustamaan uskomuksiaan Ateenan Areiopagilla.

Raamatussa apologia esiintyy usein oikeudellisessa tai poleemisessa
yhteydessä. Profeettakirjoissa Jumala ja Israel kohtaavat toistuvasti toisen-
sa ”oikeudessa”, jossa Jumala profeettojen kautta muistuttaa kansaansa
liitosta ja sen rikkomisen seurauksista. Apologia voi siis olla sekä rau-
hanomainen ja spekulatiivinen – kuten Justinoksen Dialogi – että polee-
minen ja juridinen – kuten profeettojen kirjallisuudessa tai Jeesuksen
oikeudenkäynnissä. Sekä Sokrateen että Jeesuksen oikeudenkäynnit oli-
vat poliittis-uskonnollisia juttuja, joissa totuutta vääristeltiin. Kun Pilatus
yritti esittää Jeesuksen kuninkaana, Jeesus vastasi: ”Itse sinä sanot, että
olen kuningas. Sitä varten minä olen syntynyt ja sitä varten tullut tähän
maailmaan, että todistaisin totuuden puolesta” (Joh. 18:37). Totuudesta

6. Paavalin kuolemasta kertoo Clemens Roomalainen Ensimmäisessä kirjeessään (vuo-
delta n. 95, ks. Clemens Roomalainen 2020, 5.7 ja 6.1). Eusebios Kesarealainen kirjoitti
Kirkkohistoriassaan (n. 315) muistiin Jaakobin kuolemaan liittyvän vanhan suullisen pe-
rinteen (ks. Eusebios Kesarealainen 1997, I.1 ja 23), joka täydentää Luukkaan lyhyttä
mainintaa asiasta Apostolien teoissa (Apt. 12:2).

7. Justinos Marttyyri 2008.



4 LUKU 1. MITÄ FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

todistaminen on fundamentaaliteologian ytimessä. Usein tämä tapah-
tuu väkivallan keskellä – kuten Jeesuksen kuolema ja varhaiskristittyjen
marttyyrikuolemat osoittavat. Marttyyri – kreikaksi ”todistaja” – on kris-
tillisyyden keskeinen hahmo, ja Jeesus itse on todistaja par excellence (vrt.
Ilm. 1:5).

Vaikka väkivalta (tai ainakin vihapuhe) voi uhata, fundamentaaliteo-
logia pyrkii sijoittumaan julkiselle ja avoimelle foorumille, jossa kaikki
ovat tasavertaisia ja jossa logos* – järki – toimii keskustelun tuomarina.
Pietari kehotttaa kristittyjä ”olemaan valmiina vastaamaan kysyjille toi-
von logoksesta”.8 Logos ei tarkoita vain perusteluja tai syitä, vaan se on
kreikkalaisen filosofian keskeinen käsite, joka merkitsee yhteistä järkeä,
järkiperäistä puhetta, kuten Platonin ja Aristoteleen teokset osoittavat. Lo-
gos tarkoittaa järkeä, joka otetaan käyttöön, toimivaa järkeä, ja siten myös
inhimillistä kykyä keskustella, argumentoida ja ymmärtää (kuvassa 1.1
esitellään logoksen piirteitä sekä Jumalan että ihmisen osalta). Johanneksen
evankeliumin alussa esiintyvä ajatus ”Logos tuli lihaksi” (Joh. 1:14) voi-
daan lukea siten, että inkarnaation* kautta Jumala esittää argumenttinsa
maailmalle Pojan persoonassa. Tämä tarkoittaa myös sitä, että ihmisillä
on aina mahdollisuus kommunikoida toistensa kanssa: järki, kieli ja puhe
yhdistävät meidät. Tässä merkityksessä fundamentaaliteologia on toivon
teko, sillä se julistaa, että väkivalta ei saa viimeistä sanaa – yhteinen kes-
kustelu on aina mahdollista. Siinä ei pyritä niinkään vakuuttamaan toisia,
kun etsimään yhdessä totuutta, josta kristillinen usko todistaa.

Pyhä Justinos puolusti kristittyjä vetoamalla järkeen ja yhteiseen in-
himilliseen perustaan. Hänen Apologioidensa argumentit* ovat edelleen
kiinnostavia, mutta niitä ei voida sellaisenaan toistaa nykymaailmassa ja
olettaa, että niillä on sama vaikutus kuin omana aikanaan. Fundamentaali-
teologia, kuten teologia yleensäkin, elää ajassa – se ei ole muuttumatonta,
vaan sidoksissa historialliseen tilanteeseen. Ei ole olemassa yhtä univer-
saalia* apologetiikkaa, vaan teologian on aina sopeuduttava aikaan ja
kontekstiin. Tämä herättää tärkeän kysymyksen: kuinka muuttumaton
Jumalan ilmoitus yhdistyy ajassa muuttuvaan teologiseen puheeseen?
Jumalan ilmoitus on ikuinen – ”Jeesus Kristus on sama eilen, tänään ja
ikuisesti” (Hepr. 13:8) – ja kirkolle uskottu usko eli uskon talletus* ei ole
altis muutoksille. Silti uskon kieltä ja muotoa on jatkuvasti tarkastelta-
va ja uudistettava. Tämä jännite on fundamentaaliteologian keskeinen
tutkimuskohde.

8. Kreikaksi ”hetoimoi de aei pros apologian panti tō aitounti humas logon peri tēs en humin
elpidos”. Toisin sanoen Pietari kehottaa kristittyjä esittämään toivon logoksen apologian.



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 5

Kuva 1.1: Logos-käsite

Fundamentaaliteologian tehtävä on auttaa uskovia perustelemaan us-
koaan järjen keinoin ja osoittaa uskoa etsiville, miten he voivat löytää
totuuden. Tämä tehtävä tiivistyy Pietarin kehotukseen ja Jeesuksen ope-
tukseen totuuden todistamisesta. Se tapahtuu keskustelussa, jossa luote-
taan logokseen – yhteiseen järkeen, kieleen ja loogiseen ajatteluun. Järki
toimii teologian välineenä: se on kuin diplomatian kieli, jolla pidetään
yhteyttä toisiin.

Usein tämä dialogi alkaa kysymyksistä, jotka kuvastavat samoja e-
päilyksiä joita uskovillakin on. Ei-uskovien kysymykset ovat usein myös
uskovien kysymyksiä. Näistä vakavin koskee Jumalan olemassaoloa ja
siihen liittyvää pahuuden ongelmaa. Miten voi uskoa hyvään Jumalaan
maailmassa, jossa on niin paljon kärsimystä? Miksi Jumala ei toimi? Onko
häntä edes olemassa? Psalmistin huuto ”Missä on Jumalasi?” (Ps. 42:11)
on yhä ajankohtainen. Kysymys Jumalasta ja pahasta haastaa kristittyjä
perustelemaan toivonsa.

Maailmanlaajuisen vuorovaikutuksen – globalisaation – ja uskonnolli-
sen monimuotoisuuden keskellä nousee myös kysymys Jumalan yksey-
destä ja kristinuskon erityisestä totuusvaatimuksesta. Kristityille Jeesus
Kristus on Jumalan erityinen ilmoitus; hän ei ole etäinen Jumala, vaan hän
halusi tulla lähelle, puhua ihmiselle, tulla ihmiseksi. ”Alussa oli Sana. . . ”



6 LUKU 1. MITÄ FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

(Joh. 1:1). Jumala tuli kommunikaatioksi, yhteydeksi, kieleksi. Mutta onko
tämä todella järkevää? Eikö ole lapsellista projisoida ihmisluonto Juma-
laan? Ja eikö nykyaikaisen tieteen valossa ole järkevämpää uskoa persoo-
nattomaan Jumalaan? Nämä kysymykset saavat fundamentaaliteologian
ryhtymään toimeen.

Siinä missä muut dogmatiikan alat, kuten kristologia* tai sakramentti-
teologia, käsittelevät uskon sisäisiä aiheita, fundamentaaliteologia toimii
rajapinnassa, uskon ja maailman välissä. Se kohtaa toiseuden ja kuunte-
lee nykyajan ihmisten todellisuutta. Tämä suuntautuminen ulkopuolelle
mahdollistaa myös sisäisen uskon vahvistumisen. Keskustelussa, joka pe-
rustuu yhteiseen järkeen ja kieleen, syvenee ymmärrys Jumalasta, joka on
logos – järki ja kieli.

1.1.2 Kaksisuuntainen toiminta

Näin ollen fundamentaaliteologian on toimittava kahteen suuntaan, kuten
diplomatian, joka suuntautuu maansa ulkopuolelle ja selittää samalla
toimintaansa omille kansalaisilleen:

• Ulospäin: Tehtävänä on selittää kristillistä uskoa niille, jotka eivät
jaa sitä. Tähän suuntaan liittyvät kysymykset uskon perusteista,
sen uskottavuudesta ja mielekkyydestä – miksi uskoa? Siihen kuu-
luu myös uskon totuuden pohdinta. Usein juuri nämä kysymykset
nousevat esiin keskusteluissa ei-uskovien kanssa (ks. luku 3).

• Sisäänpäin: Samalla fundamentaaliteologia kutsuu tarkastelemaan
omaa uskoa. Mitä usko sisältää? Mihin uskon? Ymmärränkö riittä-
vän hyvin omaa uskoani? Tällaiset kysymykset voivat johtaa hen-
kilökohtaiseen etsintään tai jopa kääntymykseen, sillä ne asetta-
vat kristillisen identiteetin koetukselle (ks. luku 2). Ne edellyttävät
uskon ja järjen välistä vuoropuhelua, jossa kumpikin rikastuttaa
toistaan. Vuoropuhelu saa esimerkillisen muodon pyhän Anselm
Canterburylaisen (1033–1109) ajattelussa. Hänen teologiansa osoit-
taa, etteivät usko ja järki ole toistensa vastakohtia, vaan ne voivat
toimia yhdessä täydentäen ja vahvistaen toisiaan. Jumalatodistusten
käsittelyn yhteydessä (ks. luku 3) palaamme vielä Anselmiin, mutta
tässä vaiheessa esitän lyhyen johdannon hänen ajatteluunsa.

Pyhä Anselm Canterburylainen kehitti lähestymistavan, joka pohjautui
pyhän Augustinuksen ajatukseen ”credo ut intelligam” – uskon ymmär-
tääkseni. Anselm muotoili tunnetut ilmaukset ”fides quaerens intellectum” –
usko, joka etsii ymmärrystä – ja jopa ”intellectus quaerens fidem” – järki, joka



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 7

etsii uskoa. Molemmat esitetään teoksessa Proslogion,9 jossa hän pyrkii
osoittamaan, kuinka usko ja järki voivat yhdessä etsiä totuutta – kumpikin
omilla ehdoillaan ja omien rajojensa puitteissa.

Anselmin lähestymistapa tarjoaa uskolle välineet – järjen, päättelyn,
logiikan ja käsitteellisen ajattelun – joiden avulla usko voi syventyä ja
selkeytyä. Hänen tarkastelunsa alkaa kuvitteellisella keskustelukumppa-
nilla, joka on ”mieletön”, järjettömän itsepäinen ihminen, joka kieltäytyy
uskomasta. Sama hahmo esiintyy myös Raamatussa, esimerkiksi psalmis-
sa 14: ”Mieletön se, joka ajattelee: ’Ei Jumalaa ole’” (Ps. 14:1). Anselmin
teologiassa tämä vastustaja toimii sekä uskon että järjen haastajana: miksi
usko on järjellisesti perusteltua? Mitä usko oikeastaan on?

Samalla Anselm tuo esiin järjen rajat. Jumalaa ei voi tutkia kuin mitä ta-
hansa kohdetta – häntä ei voi tyhjentävästi määritellä sanoilla tai käsitteillä.
Kaikki, mitä Jumalasta sanotaan, jää aina vajavaiseksi. Jumala on ääretön
– ”Deus semper maior” – Jumala on aina suurempi (kuin mitä voidaan
käsittää). Jumala ei ole pelkkä tutkimuskohde, jota vain ymmärretään,
vaan uskossa kohdattava persoona, jota rakastetaan ja johon sitoudutaan.
Jumala ei ole uskovalle vain omaisuutta – edes älyllistä – joka voidaan
omistaa, vaan joku, jolle itse kuulutaan. Järki eksyy yrittäessään vangita
Jumalan käsitteisiin. Anselmin ajattelu on hyvä esimerkki siitä, kuinka
usko ja järki voivat kohdata toisensa kunnioittavasti: kumpikaan ei alista
toista, vaan molemmat säilyttävät oman luonteensa ja tehtävänsä. Pros-
logion osoittaa, että uskoa voidaan tutkia järjen avulla menettämättä sen
olemuksellista salaisuutta.10

Lopuksi Anselm muistuttaa, että ”mieletön” ei ole vain ulkoinen vas-
tustaja – se asuu myös uskovassa. Jokaisessa kristityssä on osa, joka haluaa
rajata Jumalan pelkästään järjen ja käsitteiden alueelle. Fundamentaali-
teologia toimii rajapinnalla: se on uskoa, joka avautuu järjelle, ja järkeä,
joka etsii paikkaansa uskon rinnalla. Tästä vuoropuhelusta voi syntyä
vahvempi ja syvempi usko – usko, joka tuntee sisältönsä ja perustansa
entistä paremmin.

1.1.3 Tradition ja subjektin suhde

1.1.3.1 Uskova subjekti kokemuksineen

Kaksi lähdettä vastaukselle Fundamentaaliteologiaa tutkiva tekee sen
kristittynä. Sanon olevani kristitty, koska kuulun yhteisöön – kirkkoon –

9. Anselm Canterburylainen 2019.
10. Proslogionia käsitellään tarkemmin kohdassa 3.1.2.2.



8 LUKU 1. MITÄ FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

ja viittaan traditioon – siihen perinteeseen, joka elää kirkossani.11 Vaikka
uskon perusteita voidaan toki tarkastella myös ilman henkilökohtaista
kristillistä vakaumusta, teologinen tutkimus – joka käyttää teologian
omia välineitä ja käsitteitä – edellyttää uskoa, tai ainakin jonkinlaista
ymmärrystä Jumalasta, Kristuksesta, pelastuksesta ja kirkosta.

Kun kristillisen uskon ulkopuolelta tuleva henkilö kysyy minulta, mi-
hin perustan uskoni ja toivoni, hän tietää minun olevan kastettu kristitty.
Tämä tieto luo perustan aidolle vuoropuhelulle. Vastaukseni nojaa kah-
teen lähteeseen: toisaalta kirkon uskoon ja sen käsitteistöön, toisaalta
omiin henkilökohtaisiin kokemuksiini. Kysyjä ei odota vain teoreettisia
vastauksia, vaan haluaa tietää, mitä usko minulle konkreettisesti mer-
kitsee. Jos minulta kysytään, miksi uskon, voin vastata kuten Neitsyt
Maria: ”Herra on tehnyt minulle suuria” (vrt. Luuk. 1:49) ja kertoa omasta
elämästäni ja kokemuksistani. Samalla voin tuoda esiin, että kristillinen
usko on voimakas maailmaa inhimillistävä tekijä: Jeesus asetti köyhät
ja syrjäytetyt etusijalle, ja kristinusko kutsuu palvelemaan lähimmäistä
rakkaudella. Tätä kutsua seuraavat monet kristityt yhä tänäkin päivänä
toimimalla sairaaloissa, kouluissa, hyväntekeväisyydessä tai rauhantyössä.
”Rakastakaa vihamiehiänne!” (Luuk. 6:27) ei ole vain opetus, vaan kutsu
muutokseen ja toimintaan. Vaikka kirkon historiaan kuuluu myös synkkiä
lukuja – väkivaltaa, sotia, epäoikeudenmukaisuutta ja syrjintää – ei voida
kiistää kristillisen uskon vaikuttavaa voimaa yhteiskunnan ja ihmisyyden
hyväksi.

Tällainen pohdinta ei kuitenkaan vielä riitä osoittamaan uskoa todeksi.
Samankaltaisia inhimillistäviä vaikutuksia löytyy myös muista uskon-
noista: buddhalaisuus on vaikuttanut kulttuuriin ja henkiseen kasvuun,
islam on edistänyt tiedettä ja teknologiaa, juutalaisuuden merkitys on
ollut suuri sekä teologisesti että yhteiskunnallisesti. Jokaisella uskonnolla
on kuitenkin myös omat varjonsa. Hyvät seuraukset eivät itsessään riitä
todistamaan totuutta. Voiko kristinuskon tuottama hyvä oikeuttaa sen
totuusväitteen? Kysymys on moniulotteinen ja vaatii syvempää pohdintaa.

Kun joku kysyy, miksi uskoa, hän kysyy samalla, mihin uskoa. Tällöin
hän odottaa vastausta, joka nousee sekä henkilökohtaisesta uskon koke-
muksestani että kirkon yhteisestä uskosta. En ole kristitty yksinäni, vaan
uskonyhteisössä, kirkon jäsenenä. Tarvitsen sekä suhdetta toisiin ihmisiin
että kirkon traditioon, jotta voin vastata vakuuttavasti. Ellen anna toisten
kysymysten haastaa uskoani ja sen sisältöä, uskoni jää hauraaksi – eikä
lopulta ole vapaa. Kysynkin itseltäni: etsinkö uskossani varmuutta vai

11. Traditio tarkoittaa latinaksi perinnettä.



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 9

totuutta – myös silloin, kun totuus on haastava? Uskoni syvenee, kun
uskallan kohdata muiden kysymykset. Yllättävää kyllä juuri silloin kun
menen uskon rajoille – myös sen kirkon rajoille, joka on antanut minulle
uskon kielen ja ilmaisut – uskoni voi kasvaa ja vahvistua.

Subjektin kokemus uskosta Pyhä Anselm totesi, ettei Jumala ole tutki-
muskohde vaan persoona. Ihminen on luotu Jumalan kuvaksi; vapaaksi,
itsenäiseksi ja tietoiseksi subjektiksi*. Subjekti ajattelee, toimii, kokee ja
kuuluu yhteisöön, joka tradition kautta antaa uskon kielen. Uskon subjek-
tin kokemukset ja traditio kuuluvat erottamattomasti yhteen.

Uskovalla subjektilla on kokemuksia. Kokemus on yksinkertaisesti
määriteltynä ”jotakin, mitä kukaan muu ei voi kokea toisen puolesta”.
Uskova subjekti kokee olevansa perustettu Toiseen, jota kutsutaan ”Juma-
laksi” (lainausmerkeissä). Juutalainen filosofi Martin Buber (1878–1965)
tiivisti tämän: usko on varmuutta siitä, että olemme perustettuja Jumalaan
(ilman lainausmerkkejä).

Kokemuksesta puhuminen tarkoittaa samalla puhetta kielestä. Olem-
me puheolentoja: kokemuksemme tarvitsevat kieltä. Koemme maailman
aina kielen kautta – jopa kielen sisällä. Puhdasta kokemusta ilman kieltä
ei ole. Ei vain kokemuksista kertominen, vaan itse kokeminen edellyttää
kieltä, sen sanoja, käsitteitä ja ideoita. Olemme aina upoksissa kieleen. Kie-
leen sisältyy kokemusmaailma sen soinnin ja rytmin kautta, esimerkkinä
kalevalamitta suomen kielessä. Kieli sinänsä liittyy esteettiseen kokemuk-
seen, joten musiikki ja sävelkieli laajentavat kielen ja kokemuksen välistä
suhdetta.12

Mitä tarkoittaa, että usko on kokemus siitä, että olen perustettu Juma-
laan? ”Jumala” on sana, joka löytyy kaikista kielistä. Sillä ei ole väliä, onko
sana yksikössä vai monikossa tai mihin uskonnolliseen todellisuuteen se
viittaa; sana ”Jumala” ilmaisee ihmisen rajallisuuden ja sen, mitä ihminen
ei ole.13 Mutta on olemassa myös Jumalan nimi, joka on jotain aivan muu-
ta kuin pelkkä sana tai käsite. Nimi mahdollistaa suhteen. Nimen saanut
tulee subjektiksi – ”minäksi” – jolle voi sanoa ”sinä”.

Tässä kohtaa siirtyminen sanasta ”Jumala” lainausmerkeissä Jumalan
nimeen ilman lainausmerkkejä on nimenomaan kristillistä: kristityt usko-

12. Esimerkiksi kukaan muu kuin suomalainen ei olisi voinut säveltää Sibeliuksen
musiikkia. Suomen kielen ja kulttuurin välisestä suhteesta ks. Janne Saarikiven valaiseva
essee Suomen kieli ja mieli (Saarikivi 2018).

13. Tätä yleistä ”uskon” kokemusta ovat tutkineet käsitteen ”numeeninen*” avulla
Rudolf Otto ja sittemmin mm. Carl Jung, Mircea Eliade ja C.S. Lewis; ks. Alles 2017 ja
Oldmeadow 1995.



10 LUKU 1. MITÄ FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

vat Jumalaan, joka sanoo ”minä” ja kutsuu ihmisen suhteeseen. 2. Moo-
seksen kirjan kolmannessa luvussa Jumala ilmoittaa nimensä: ”Minä olen
se joka olen” (2. Moos. 3:14). Koko Raamattu on kertomus siirtymisestä
sanasta ”Jumala” Jumalan nimeen.14 Jumalan kansa kasvaa vähitellen
suhteeseen Jumalaan – toisinaan torjuen hänet – kunnes Jumala puhuu
täydellisen ja lopullisen sanansa: hän lähettää Poikansa, eli puhuu Sanan-
sa isolla S:llä. Tästä syystä sanotaan, että Jumalan ilmoitus on saavuttanut
täyteytensä Jeesuksessa Kristuksessa: ”Sana oli Jumala” (Joh. 1:1). Juma-
lan nimi tuo meidät pois käsitteistä ja puheesta Jumalasta kolmannessa
persoonassa ”hän”, ja siirtää meidät suhteeseen, jossa Jumala on oma
subjektinsa. Silloin Jumalalle sanotaan ”sinä” ja häneen voidaan uskoa.

Sanan ”Jumala” ja Jumalan nimen välissä ovat kaikki ne metaforat ja
kuvat, jotka auttavat lähestymään Jumalaa. Raamattu on täynnä tällaisia
kuvia, joita myös Jeesus käyttää: taivasten valtakunta on kuin sinapinsie-
men tai kuin hapate taikinassa (Matt. 13:33; Luuk. 13:21) jne. Vanhassa
testamentissa esiintyy paljon kuvia Jumalasta. Keskitytään yhteen niistä,
joka on kallio. Mikä olisi vankempi perusta uskolle kuin kallio?

Kuva kalliosta toistuu usein. Esimerkiksi Daavid sanoo: ”Israelin Ju-
mala on puhunut, Israelin turvakallio on minulle lausunut jne.” (2. Sam.
23:3). Hän tunnustaa uskonsa kutsumalla Herraa kallioksi. Sama toistuu
psalmeissa: ”Jumalani, sinä olet kallio” (vrt. Ps. 31:3), tai: ”kallio, johon
turvautua” (vrt. Ps. 18:3). Myös Jeesus käyttää tätä kuvaa vertaukses-
saan viisaasta miehestä, joka rakentaa talonsa kalliolle – eli hän rakentaa
elämänsä Jumalan sanalle – ei hiekalle (ks. Matt. 7:24-27; Luuk. 6:46-49).

Kuvaa kalliosta käyttää myös pyhä Paavali:

1. Kor. 10:1-6 Veljet, haluan teidän tietävän, että isämme vaelsivat
kaikki pilven johdattamina ja kulkivat meren poikki. Kaikki he saivat
pilvessä ja meressä kasteen Mooseksen seuraajiksi. Kaikki he söivät
samaa hengellistä ruokaa ja joivat samaa hengellistä juomaa. Hehän
joivat siitä hengellisestä kalliosta, joka kulki heidän mukanaan; tämä
kallio oli Kristus. Mutta useimmat heistä Jumala hylkäsi, kohtasihan
heidät tuho autiomaassa. Näin heistä tuli meille varoittavia esimerk-
kejä: meidän ei pidä himoita pahaa, niin kuin he tekivät.

14. Siirtyminen ”sanasta nimeen” on klassinen aihe teologiassa. Varhaisimpia esimerk-
kejä tästä pohdinnasta on Pseudo-Dionysioksen teos De divinis nominibus (Jumalallisista
nimistä) vuodelta n. 500 jKr., jossa hän selittää monien raamatullisten esimerkkien avulla,
että metaforan sana on neutri, mutta nimi on persoonallinen; ks. Pseudo-Dionysius the
Areopagite 1987.



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 11

Paavali viittaa edellä kohtaukseen 2. Mooseksen kirjasta:

2. Moos. 17:1-7 Israelin kansa lähti liikkeelle Sinin autiomaasta ja
siirtyi pysähdyspaikasta toiseen Herran ohjeiden mukaisesti. Kansa
leiriytyi Refidimiin, mutta siellä ei ollut kylliksi vettä. Ihmiset alkoivat
moittia Moosesta ja sanoivat: ”Anna meille vettä juotavaksi.” Mooses
kysyi heiltä: ”Miksi te syytätte minua? Miksi te koettelette Herran
kärsivällisyyttä?” Mutta koska he kärsivät janosta, he nurisivat Moo-
sesta vastaan ja sanoivat: ”Minkä vuoksi toit meidät Egyptistä tänne?
Siksikö, että saisit tappaa meidät janoon lapsinemme ja karjoinem-
me?” Silloin Mooses rukoili apua Herralta ja sanoi: ”Mitä minun pitää
tehdä tälle kansalle? Kohta he jo varmaan kivittävät minut!” Herra
sanoi: ”Lähde kulkemaan muiden edellä ja ota mukaasi muutamia
Israelin vanhimmista. Ja kun lähdet, ota sauvasi, jolla löit Niilin vettä.
Minä olen sinua vastassa kalliolla Horebin luona. Lyö kallioon, niin
siitä alkaa juosta vettä ja kansa saa juodakseen.” Mooses teki niin
Israelin vanhimpien nähden. Paikka sai nimet Massa (koetus) ja Meri-
ba (riita), koska israelilaiset olivat nurisseet siellä ja koska he olivat
koetelleet Herran kärsivällisyyttä ja sanoneet: ”Eikö Herra olekaan
meidän luonamme?”

Paavali kirjoittaa israelilaisten autiomaavaelluksesta ja sanoo heidän
juoneen ”hengellisestä kalliosta” – kirjaimellisesti ”kalliosta, joka on
henkäystä” – joka kulki heidän mukanaan. Jumala on sekä vankka kal-
lio että vaikeasti tavoitettava henkäyksen kallio. Siksi ihminen ei sorru
yrittämään omistaa tai hallita häntä. 2. Mooseksen kirjassa uskon kokemus
joutuu koettelemusten, vaikeuksien ja jopa väkivallan alle. Mooses joutuu
kansan syytettäväksi ja hänen pitää puolustaa (apologia) Jumalaa, kun au-
tiomaassa ahdingon ja janon vallassa israelilaiset kysyvät: ”Onko Jumala
meidän keskuudessamme vai ei?” Ei siis: ”Onko Jumala olemassa?”, vaan:
”Onko hän olemassa meille?” Tämä ei ole abstrakti metafyysinen kysymys
Jumalan olemassaolosta, vaan kysymys hänen läsnäolostaan ja suhteen
mahdollisuudesta: voimmeko kokea Jumalan? Onko hän meidän kans-
samme, tässä ja nyt, niin että voimme astua suhteeseen hänen kanssaan,
kutsua häntä nimeltä ja sanoa ”sinä”?

Uskomiseen liittyvät riskit Edellä käsitellyt tekstit kuvaavat osuvasti us-
kon vaikeutta: uskovan on saatava kokemus Jumalasta, mutta se ei synny
ilman koettelemuksia ja vaikeuksia. Jumala on kyllä varma perusta, mutta
hän ei alistu inhimillisen kielen rajoihin. Häntä ei voi sulkea metaforaan,


	Kuvat
	Esipuhe (Pauli Annala)
	Alkusanat
	1 Mitä fundamentaaliteologia on?
	1.1 Apologia ja logos
	1.1.1 Termien tausta
	1.1.2 Kaksisuuntainen toiminta
	1.1.3 Tradition ja subjektin suhde
	1.1.3.1 Uskova subjekti kokemuksineen
	Kaksi lähdettä vastaukselle
	Subjektin kokemus uskosta
	Uskomiseen liittyvät riskit





