KRISTILLISEN
TOIVON
PERUSTA

]OHDATUS FUNDAMENTAALITEOLOGIAAN



Nihil obstat: v. Gregorius Pehrman O.P. ja v. Gabriel Salmela O.P., relaattorit
Imprimatur: v. Nicolas Tixier O.P.,, Ranskan provinssin priori

(Viralliset lausunnot Nihil obstat ja Imprimatur farkoittavat, ettii kirjassa ei ole opillista
tai moraalista erehdysti. Ne eivit tarkoita, ettd niiden antajat olisivat samaa mielti
kaikkien kirjassa esiintyvien mielipiteiden tai teologisten viitteiden kanssa.)

Studium Catholicum
Ritarikatu 3
00170 Helsinki

Copyright © 2026 kirjoittaja ja Studium Catholicum

Kuvat 1.5 ja 1.6 lainattu Christoph Theobaldilta (ks. La Parole du salut. Histoire des
dogmes, Tome IV (Desclée: Paris, 1996), s. 265—266 ja s. 494).
Muiden kuvien oikeudet pidatetdén.

Liitteet 4, 11, 12 ja 13 Gaudeamuksen luvalla.
Liitteet 1, 2, 5, 9, 10, 14.4, 15, 16, 17, 20, 21, 22 ja 23 KATT Kkatolisen tiedotuskes-
kuksen luvalla.

Taitto ja kansi: Marie-Augustin Laurent-Huyghues-Beaufond, O.P.
Paino: Printhub Spétka z o. 0., 2025

ISBN 978-952-65317-8-6 (kovakantinen)
ISBN 978-952-65317-9-3 (PDF)



KRISTILLISEN
TOIVON
PERUSTA

]OHDATUS FUNDAMENTAALITEOLOGIAAN

EstPUHE PAULI ANNALA

Marie-Augustin Laurent-Huyghues-Beaufond, O.P.

08

StupiuM CATHOLICUM
— 2026 —






Be attentive, be intelligent,

be reasonable, be responsible,
develop and, if necessary,
change.

BErNARD LONERGAN
Method in Theology

Here below to live is to change,
and to be perfect is to have changed often.

JouN HENRY NEWMAN
An Essay on the Development of Christian Doctrine






Kuvat

Sisillys

Esipuhe (Pauli Annala)

Alkusanat

Luku 1: Mitd fundamentaaliteologia on?

1.1 Apologiajalogos . . . .. ... ... .. ... . ... ...,

1.2

1.3

1.1.1
1.1.2
1.1.3

1.1.4

Termientausta . ... ... ... ... .........
Kaksisuuntainen toiminta . . . . . ... ... ... ..

Tradition ja subjektinsuhde . . . . ... ... ... ..
1.1.3.1 Uskova subjekti kokemuksineen, s. 7 — 1.1.3.2 Uskova subjekti
traditiossa, s. 13 — 1.1.3.3 Entd tradition reseptio?, s. 15

Teologian harjoittaminen . . ... ...........

Nykyajan henkinen ja hengellinen maisema . .. ... ..

1.2.1
1.2.2

1.2.3

Kuka on se toinen, jolle usko esitetdan? . . . . .. ..
Lansimainen modernismi ja globalisoitunut postmo-

dernismi . . ... ... ... . ...
1.2.2.1 Modernismi, s. 21 — 1.2.2.2 Postmodernismi ja modernismi
padllekkiin, s. 24

Elaméan merkityksen kysely . . . . ... ... ... ..

Fundamentaaliteologia kirkon ja yhteiskunnan vilissa —
Iyhyt historiikki . . ... ... ... ... ... .......

1.3.1

Fundamentaaliteologian ja konsiilin magisteriumin
Synty . ...

1.3.1.1 Kirkko ja tietoisuus toiseudesta, s. 32 — 1.3.1.2 Kysymys
uskon perustasta nousee esiin, s. 33

xii

xiii

xvii



viii

SISALLYS

1.3.2

1.3.3

Demonstratio catholica, christiana ja religiosa Trenton

konsiilista Vatikaanin I konsiiliin . . . . ... ... .. 37
1.3.2.1 Mullistuksia Trenton konsiilista Vatikaanin I konsiiliin asti,

s. 38 — 1.3.2.2 Kolmoisdemonstraatio ja fundamentaaliteologian

synty, s. 40 — 1.3.2.3 Vatikaanin I kirkolliskokouksen tausta, s. 42 —
1.3.2.4 Kolmoisdemonstraatio Vatikaanin I konsiilin asiakirjoissa, s.

45 — 1.3.2.5 Toistuvat kriisit Vatikaanin I konsiilin jilkeen, s. 47

Vatikaanin II konsiilin ohjelma ja fundamentaaliteo-

logianmuutos . . . ... ... .. L L 51
1.3.3.1 Konsiilin ohjelma Johannes XXIII:n avajaispuheen mukaan,

s. 51 — 1.3.3.2 Vatikaanin II konsiilin asiakirjojen jirjestely, s. 52

— 1.3.3.3 Fundamentaaliteologia Vatikaanin II konsiilissa, s. 55 —
1.3.3.4 Fundamentaaliteologian muutos, s. 56

Luku 2: Uskon perushermeneutiikka 61

2.1 Kristillisen identiteetin historiallinen lahtokohta . . . . . 62

2.2

2.3

2.1.1
2.1.2

2.1.3

2.1.4

Kaksoisvaatimus . . . .. ... .. ... ... ... .. 62

Perusvaikeudet . . . . ... ... ... . 0oL 63
2.1.2.1 Historiatietoisuuden synty, s. 63 — 2.1.2.2 Postmodernismi

ja kulttuurinen pluralismi, s. 66

IImoitus ja historia . . . .. ... ... ......... 71
2.1.3.1 Jumalan ilmoitus kristillisend identiteetting, s. 71 — 2.1.3.2 Vas-
taanotettavuus on kristillisen identiteetin ytimessd, s. 76

Véliarvio . . . . . . ... 78

Ilmoituskadsitteen historia ja kristillisen identiteetin historia 79

2.2.1

2.2.2

2.2.3

Kristillisen identiteetin tunnistamisen symbolit . . . 79
2.2.1.1 Tie, 5. 79 — 2.2.1.2 Keskeinen kolmikko: evankeliumi — mys-

teeri — ilmoitus, s. 81 — 2.2.1.3 Oppi, s. 89

Ilmoituksen tulkinta Vatikaanin I konsiilista Vatikaa-

nin [ konsiiliin . . . ... ... ... ... ...... 91
2.2.2.1 llmoitus Dei Filiuksessa (Vatikaanin I konsiili), s. 92 — 2.2.2.2 [I-
moitus Dei Verbumissa (Vatikaanin 1I konsiili), s. 95 — 2.2.2.3 [lmoi-
tuskiisitteen kehitys Dei Filiuksesta Dei Verbumiin, s. 105

Valiarvio . . . . . . . .. 111

Kristillinen identiteetti . . . . . . . ... ... ... ..... 112

2.3.1

2.3.2

2.3.3

Uskon kerygmaattinen ja dogmaattinen elementti . . 112
2.3.1.1 Termien merkitys, s. 112 — 2.3.1.2 Dogmaattinen identiteetti

ja kerygmaattinen identiteetti historian saatossa, s. 116

Kristillinen identiteetti ja traditio (paradosis) . . . . . 127
2.3.2.1 Paradosis Paavalin kirjeissd, s. 127 — 2.3.2.2 Traditio, tradi-

tum ja tradentes, s. 133

Subjektiivisen uskon eri muodot . . . . ... ... .. 136



SISALLYS

1X

2.3.4

2.3.3.1 Evankeliumi kirjallisuuden lajina, s. 136 — 2.3.3.2 Fenome-
nologinen nikokulma, s. 139 — 2.3.3.3 Uskovien hengellinen vaellus,

S. 146

Jumala pro nobis ja meiddn kanssamme . . . ... .. 155
2.3.4.1 Julistuksen sisillon ja muodon on oltava yhtenevit, s. 155

— 2.3.4.2 Modernismin konteksti, s. 157 — 2.3.4.3 Globalisoitunut
postmodernismi, s. 160

Luku 3: Uskon uskottavuus 163

3.1 Uskonjajdrjensuhde . . . .. ... ... ... ... ..... 164

3.2

33

3.1.1

3.1.2

3.1.3

3.1.4

Fideismin ja rationalismin ylittdminen. . . . . . . .. 164
3.1.1.1 Usko ja jirki kirkkoisien perinteessii ja keskiajan skolastitkassa —

1. vathe: kohti kerygman objektivointia, s. 164 — 3.1.1.2 Usko ja jirki
1500-luvulta lihtien — 2. vaihe: uskon kerygmaattisen identiteetin

paluu, s. 165 — 3.1.1.3 Usko ja jiarki Vatikaanin I konsiilin Dei
Filiuksessa, s. 167

Jumalatodistusten asema ja merkitys . .. ... ... 169
3.1.2.1 "Jumalatodistusten” muoto, s. 170 — 3.1.2.2 Jumalatodis-
tusten sisilto, s. 174 — 3.1.2.3 Yhteenveto jumalatodistuksista, s.

183

Uskonvelvollisuudesta uskonvapauteen . . . . . . .. 184
3.1.3.1 Modernismi muokkaa uskonnon ja elimin tarkoituksen kysy-
myksiii uudelleen, s. 184 — 3.1.3.2 Vatikaanin II konsiilin jilkeiset
muutokset, s. 186

Yhteenveto . . . . .. ... ... o oL 191

Uskon uskottavuuden argumentin rakenne . . . . ... .. 194

3.2.1

3.2.2

Klassisen argumentin kehityksen historia . . . . . . . 194
3.2.1.1 Katolinen kulttuuri ja toiseuden kohtaaminen historiassa, s.

195 — 3.2.1.2 Uskon uskottavuuden argumentin spekulatiivinen
rakenne, s. 196 — 3.2.1.3 Kritiikki uskottavuusarqumentin klassista
rakennetta kohtaan, s. 197

Uskottavuusargumentin uudelleenmuotoilu . . . . . 198
3.2.2.1 Oletukset, s. 198 — 3.2.2.2 Uuden arqumentaation vaiheet, s.
201

Uskon uskottavuuden perustelu . . . . . ... ... ... .. 204

3.3.1

Pyhyyden argumentti: aitous ja normatiivinen rehel-
lisyys . . . . .. 204

3.3.1.1 Pyhyys ajatuksen, sanan ja teon sopusointuna, s. 204 —
3.3.1.2 Uskovien elimiin ”avautumisen tilanteet”, s. 209 — 3.3.1.3 Eldmi
ja kuolema: lopullisuus pyhyyden arqumentin kirkend, s. 214 —
3.3.1.4 Johtopiiitos: Pyhyys uskon uskottavuuden ensisijaisena to-
disteena, s. 220



SISALLYS

3.3.2 Historiallinen argumentti: raamatullisen kertomuk-

senuskottavuus . . . .. ... Lo 221
3.3.2.1 Raamatun kertomus demonstratio christianassa, s. 222 —
3.3.2.2 Ensimmiiinen tapa lukea Raamattua: vertauskuvat ja samais-
tuminen, s. 234 — 3.3.2.3 Toinen tapa lukea Raamattua: historia ja
totuus, s. 239 — 3.3.2.4 Johtopiiitds: jirjen vapaus siilyy, s. 249

3.3.3 Jarjen argumentti: jarjen avoimuus, eldmén traagi-
suus, pahan ongelma, toivo . . . ... ... ... ... 250
3.3.3.1 Lihtokohta: totuus koettelemuksien keskelld, s. 250 — 3.3.3.2 Us-
kova ottaa kantaakseen totuuden haurauden, s. 252 — 3.3.3.3 Jirki
yhteistydssi uskon vastauksen kanssa elidmin traagisuuden keskelld, s.
253 — 3.3.3.4 Kysymys totuudesta kiteytyy kysymykseksi todellisuu-
desta, s. 255

3.3.4 Yhteenveto jdrjen ja uskon vélisestd suhteesta . . . . 257
3.3.4.1 Jirki uskon jiljessi?, s. 257 — 3.3.4.2 Apologetiikan asema
fundamentaaliteologiassa, s. 259

Luku 4: Apostolisen uskon vilittiminen

4.1

ja sen katolinen ja ekumeeninen identiteetti 263
Kirkon uskottavuuden ongelma . . . . . .. ... ... ... 265
4.1.1  Esteet kirkon uskottavuudelle . . ... ... ... .. 265

4.1.1.1 Kirkko ei ole yksi, s. 265 — 4.1.1.2 Onko kirkko pyhi?, s. 267 —
4.1.1.3 Kirkon pyhyydesti sen apostolisuuteen, s. 269 — 4.1.1.4 Miti
on kirkon katolisuus?, s. 270

4.1.2 Kristillisen identiteetin jatkuva arviointi . . . .. .. 271
4.1.3  Demonstratio catholica ja ekumeeninen fundamentaa-
liteologia . . . ... ... .. ... L L 273
Oikean uskon sditelyvilineet — Raamattu, traditio ja ma-
gisterium . . . .. ... o Lo Lo 276
4.2.1  Apostolien, suurten kirkolliskokousten ja kirkkoi-
sienaika . . ... ... ... L 277

4.2.1.1 Raamatun kaanonin synty, s. 277 — 4.2.1.2 Apostolien
auktoriteetti sekii synodien ja kirkolliskokousten synty, s. 287 —
4.2.1.3 Isien auktoriteetti, s. 289 — 4.2.1.4 Yhteenveto, s. 290

4.2.2 Sadtelyvilineiden kyseenalaistaminen . . . . . . . .. 294
4.2.2.1 Haastamisen alku 300- ja go0-luvuilla, s. 294 — 4.2.2.2 Kuin-
ka ratkaista hermeneuttinen kiista?, s. 295

4.2.3 Erehtymattomyyysopin synty ja kehitys rationalis-
min vuosisadalta Vatikaanin I konsiiliin. . . . . . .. 304
4.2.3.1 Radikaali kritiikki siitelyovilineiti kohtaan, s. 304 — 4.2.3.2 Pas-
tor aeternus -konstituutio ja dogmi paavin erehtymdittomyydesti Vati-
kaanin I konsiilissa, s. 305

4.2.4 Vatikaanin II konsiilin tuomat uudistukset . . . . . . 310



SISALLYS xi

4.2.5 Ajankohtaista kehitystd ja suuntaviivoja tulevaisuu-
delle . . ... ... ... 317

4.2.5.1 Magisteriumin kategoriat Ad tuendam fidem -kirjeessd, s. 317
— 4.2.5.2 "Dogmaattinen inflaatio”, s. 319 — 4.2.5.3 Paavi Franciscus
ja vuoropuhelu postmodernismin kanssa, s. 325

4.3 Apostolisen uskon vilittiminen tinddn — uskottavuus ja

kulttuurien kohtaaminen . . . . . . . ... ... ... ..., 328
4.3.1  Uskon luova vélittdminen . . . . ... ... ... ... 329
4.3.2 Esteiden tunnistaminen . .. ... ... ..... ... 331
4.3.3 Luovuus uskon ytimessd . .. ............. 332
4.3.3.1 Kaikki on jo tiytetty, s. 332 — 4.3.3.2 Kaikki on vielii tehtdivi,
5. 335
Loppusanat: pastoraalityo ja fundamentaaliteologia 337
Sanasto 341
Liitteet 347
Lahteet ja kirjallisuus 431

Hakemisto 449



1.1
1.2
1.3
1.4

1.5
1.6

2.1
2.2
2.3
2.4
2.5
2.6

2.7
2.8

2.9
2.10

3.1
3.2

4.1
4.2
43

44
4.5

4.6
4.7

Kuovat

Logos-kdsite . . . .. ... ... ... .. ... 5
Paavalin opetus uskomisesta (Room. 10) . . . . . ... ... ... 15
Modernismi ja postmodernismi . . . . . ... ... 19
Kolmoisdemonstraatio . . . . ... .. ... ... ......... 37
Vatikaanin I konsiilin Dei Filius -konstituution johdanto . . . . . 44
Vatikaanin II konsiilin asiakirjat. . . . . . ... ... ... .... 53
Kulttuuritjayksilot . . . . ... ... ... ... ... ... 68
Exitus-reditus -liike Tuomas Akvinolaisen Summa Theologiaessa . 90
Summa Theologiaen systemaattinen rakenne . . . . ... ... .. 90
Opin ja uskomisen vélinen ero Tuomas Akvinolaisen mukaan . 92
Vatikaanin II konsiilin Dei Verbum -konstituution sisdlté . . . . 97
Dei Filiuksen ja Dei Verbumin siséltojen vertailu . . . . . ... .. 98
Dei Verbumin kohtien 2 ja 6 lainaukset Dei Filiuksesta . . . . . . . 106
Moneuden ja ykseydensuhde . . . . . ... ... .. ... 122
Ihmiskielen asteet . . . . ... ... . ... ... ... . ... . 126
Uskovan vaelluksen tilat ja kddnteet . . . . . ... ... ... .. 154

Anselmin ontologinen jumalatodistus Proslogionin luvussa 2 . . 179

Uskottavuuden argumentin uusi rakenne . . . . . ... ... .. 203
Uskon ilmaisemisen séatelyvilineet: apostolien aika . . . . . . . 291
Uskon ilmaisemisen sdételyvélineet: kirkkoisien aika . . . . . . 292
Paikallisen kirkon, alueellisen synodin ja koko piispakunnan

véliset suhteet kirkkoisien kaudella . . ... ... ... ... .. 293
Uskon ilmaisemisen séatelyvilineet Vatikaani ILn jilkeen . . . 311
IImoituksen, Raamatun, tradition ja magisteriumin véliset suh-

teet Dei Verbumin mukaan . . . ... ... ... ... ... ... . 313
Diakroninen ja synkroninen tutkimus . . .. ... ... ... .. 315

Eri kategorioita magisteriumissa Ad tuendam fidemin mukaan . 318



Esipuhe

Samalla tavalla kuin pyhéa oppi (teologia) perustuu uskon valoon,
vastaavalla tavalla filosofia perustuu jdrjen luonnolliseen valoon;
niinpd on mahdotonta, ettd ne asiat, jotka kuuluvat filosofiaan,
olisivat vastakkaisia uskon alaan kuuluvien asioiden kanssa;
vaikkei filosofia ylldkkddn samaan taydellisyyteen kuin pyha oppi,
filosofiaan sisdltyy kuitenkin jotakin sellaista,

joka on uskon kanssa samankaltaista ja joka edeltdad uskoa
samalla tavalla kuin luonto on armon edellytys (praeambula).

TuoMAS AKVINOLAINEN
Super Boetium De Trinitate, q. 2, a. 3.

Néin Tuomas Akvinolainen kirjoittaa roomalaisen filosofin Boethiuk-
sen (k. 525/526) Kolminaisuus-tutkielmaan laatimassaan selityksessa. Lai-
naus tarjoaa edustavan ndytteen siitd, mitd fundamentaaliteologialla on
lantisessd teologiassa perinteisesti tarkoitettu. Kaikki sellainen ajatukselli-
nen toiminta, jonka tavoitteena on tehda selkoa siitd, mika “edeltdd uskoa
samalla tavalla kuin luonto on armon edellytys” (sicut natura praeambula est
ad gratiam), lasketaan kuuluvaksi fundamentaaliteologian alaan. Kysymyk-
sid, jotka koskevat esim. uskon ja jdrjen tai ilmoituksen ja luonnollisen
teologian vélistd suhdetta, on vanhastaan pidetty fundamentaaliteolo-
gisina ongelmina. Fundamentaaliteologi askaroi ndin uskon ja tiedon,
luonnollisen ja yliluonnollisen véliselld rajavyohykkeelld ja pyrkii saa-
maan intellektuaalisen otteen siitd, missd kulkee perustellun uskon ja
kvasiuskon vélinen raja.

Aristoteleen teoksia alettiin kayttda Pariisin yliopiston filosofisen tiede-
kunnan oppimateriaalina 1200-luvun toisella vuosikymmenelld. Vuodelta
1255 perdisin oleva filosofisen tiedekunnan asetus luettelee yhteensa viisi-
toista Aristoteleen teosta, joihin tiedekunnan opetus perustui. Ennen kuin
opiskelija saattoi aloittaa teologiset opinnot, hdnen tdytyi ensin opiskella



Xiv ESIPUHE

vahintddn neljd tai viisi vuotta filosofiaa. Ennen siirtymistdan harjoit-
tamaan opintoja Pariisin yliopiston teologisessa tiedekunnassa Tuomas
Akvinolaisella oli takanaan vuosien filosofiset opinnot. Timén pohjalta on
ilmeistd ja ymmarrettdvad, ettd ne filosofiset kasitevilineet, joilla Tuomas
harjoitti fundamentaaliteologiaa, hdn oli omaksunut Aristoteleen filoso-
fiasta. Tama tarkoittaa, etta filosofia ja etenkin aristoteelinen filosofia oli se
teologian aputiede (ancilla), jolla uskon edellytyksid (praeambula fidei) tutki-
vaa fundamentaaliteologiaa Pariisin yliopiston teologisessa tiedekunnassa
harjoitettiin.

Kun katoliset yliopistot ympéri maailmaa joutuivat Vatikaanin toisen
kirkolliskokouksen jdlkeen uudistamaan opetusohjelmiaan, aristoteelinen
filosofia joutui luopumaan hegemonisesta asemastaan ja tekeméén tilaa
muille filosofisille ja tutkimuksellisille 1dhestymistavoille. Miten radikaa-
listi tilanne on sitten Akvinolaisen ajoista muuttunut ja miten erilaises-
sa aatteellisessa ja kulttuurisessa ympadristossd fundamentaaliteologiaa
tandan tehdddn, siitd erinomaisen yleiskuvan tekijd piirtdd lukijan silmien
eteen johdattelevan paaluvun luvussa "Nykyajan henkinen ja hengelli-
nen maisema”. Karl Marxin, Sigmund Freudin ja Friedrich Nietzschen
kaltaisten “epdilijamestareiden” kristinuskoa kohtaan suuntama kritiikki
on pakottanut fundamentaaliteologiaa etsimadan aivan uudenlaisia keskus-
telukumppaneita, joiden avulla se onnistuisi vastaamaan modernismin ja
postmodernismin esittdmiin haasteisiin ja raivaamaan uskolle tilaa.

Fenomenologian nimelld tunnettu filosofinen virtaus synnytti monia
sellaisia ldhestymistapoja ja metodisia vélineitd, joiden pohjalta teologit
onnistuivat kirjoittamaan fundamentaaliteologiaa, joka vastasi teollisen
vallankumouksen jdlkeisen ja kirkosta vieraantuneen eurooppalaisen ih-
misen eldméan mieltd ja merkitystd koskeviin perimmadisiin kysymyksiin.
Eksistenssifilosofia, personalismi, Frankfurtin koulun krittiinen yhteis-
kuntateoria ja hermeneuttisen filosofian erilaiset sovellukset riittavat an-
tamaan alustavan késityksen siitd, mitd ndma fenomenologian juuresta
kasvaneet uudet filosofiat ovat. Tdssd muutama ndyte niistd aatteellisista
virtauksista, joiden kanssa tekija kdy kirjassaan kautta linjan keskuste-
lua. Edelleen hdn punoo taitavasti yhteen historiallisen ja systemaattisen
kasittelytavan; tamd kédy erityisen selvésti ilmi kirjan jaksoissa, joissa hidn
osoittaa, millainen jatkuvuuden hermeneutiikka Vatikaanin Ensimmadisen
ja Toisen konsiilin vililld vallitsee.

Lukijalla on edessaén kirja, joka avaa monipuolisen ja avaran nakymén
sithen, millaisilla vesilld katolinen fundamentaaliteologia tdnddn purjehtii.
Tekija ei ainoastaan liiku teologian ja erilaisten filosofioiden ja katsomus-
ten rajavyohykkeelld, vaan hdn uskaltaa astua myos rajan tuolle puolen.



XV

Siind missd Tuomas asetti aikansa valtafilosofian ja kristillisen uskon
korrelaatioon keskenddn, tekijd asettaa uskon ja ajassamme vaikuttavat fi-
losofiat ja yhteiskuntatieteet rakentavaan vuoropuheluun toistensa kanssa
onnistuakseen ”“saarnaamaan sanaa” (2. Tim. 4:2). Ndin hédn vaalii domini-
kaanisdantokuntansa perintod ja kirjoittaa fundamentaaliteologiaa, joka
ei kavahda aikamme haasteita, vaan heittaytyy rohkeasti vuoropuheluun
niiden kanssa.

Tuomaan ohella toinen tunnettu dominikaaniveli Mestari Eckhart vas-
taa fundamentaaliteologian perustavimpaan, luodun ja luomattoman eroa
koskevaan kysymykseen saarnassaan, joka pohjautuu Matteuksen evan-
keliumin 10. luvun jakeeseen 28: ”Alkaa peldtko niits, jotka tappavat
ruumiin, vaan peldtkaa niitd, jotka voivat tappaa sielun.” Eckhart muotoi-
lee vastauksensa seuraavasti: “Ulkoiselle ihmiselle kaikki luotu maistuu
vain luodulta — viini viiniltd, leipa leivélta ja liha lihalta. Mutta minun
sisdiselle ihmiselleni mikdadn ei maistu luodulta, vaan Jumalan lahjalta.
Mutta kaikkein sisdisimmadlle ihmiselleni ne eivét maistu pelkdstdan Ju-
malan lahjoilta, vaan ikuisuudelta”. Ndin hdn tunnustaa Augustinuksen
tavoin, ettd ”sind olit minun sisimpdanikin sisempéand” — tu autem eras
interior intimo meo (Confessiones I11.6.11).

Pauli Annala






Alkusanat

“Uskolle totta on se, mitd toivotaan.” (Hepr. 11:1)

Miten timai kirja sai alkunsa

Teologian epistemologian ja jumalallisen ilmoituksen hermeneutiikan ky-
symykset tulivat eteeni laatiessani teologian maisterintutkielmaani Stras-
bourgin yliopistossa. Tyossdni tutkin amerikkalaisen katolisen teologin
David Tracyn (1939—2025) ajattelua. Opiskeltuaan Bernard Lonerganin
johdolla Tracy ryhtyi professoriksi Chicagon yliopistossa, missa han te-
ki yhteisty6td mm. Paul Ricceurin ja Mircea Eliaden kanssa. Han kehitti
teologista epistemologiaa hermeneuttisesta ndkokulmasta, mutta pysyi
samalla uskollisena tietyille Lonerganin ajattelun piirteille. Lonerganin
mukaan uskonnollisen kokemuksen fenomenologia on teologian ldhde jo
ennen kuin kokemus maadritellddan kristilliseksi tai se tunnustetaan yhteen-
sopivaksi Jeesuksen Kristuksen ilmoittaman Jumalan kanssa. Tracy asettui
tassd suhteessa vastakkain Yale-koulukunnan kanssa, jonka edustajiin kuu-
lui George Lindbeck. Yale-Chicagon debatissa, joka koski kristinuskon,
kielen, historian ja kulttuurin viélisid suhteita, Tracy kehitti omaa “korre-
laation menetelméadnsa” (method of correlation) Paul Tillichin Chicagossa
kehittdmén ajattelun pohjalta.

Laadin maisterintutkielmani ranskaksi, mutta asuin tuolloin jo Helsin-
gissd. Téstd syystd pohjoisamerikkalaisen teologian tutkimukseni yhdistyi
suomalaiseen kontekstiin. Ndin herasi lopullisesti kiinnostukseni funda-
mentaaliteologiaan ja teologian epistemologisiin kysymyksiin. Oli myos
luontevaa ehdottaa Helsingin piispa Raimo Goyarrolalle johdantokurssia
fundamentaaliteologiasta, kun hédn pyysi pappeja vastaamaan pysyvien
diakonien teologisesta koulutuksesta. Johdantokurssin sisdltiman opetuk-
sen perusteella kirjoitin tdimén oppikirjan. Koska alun perin oli tarkoitus
vain pitdd sarja fundamentaaliteologiaan johdattavia luentoja, voi tekstissa
havaita jdlkid suullisesta esityksesta.



xviii ALKUSANAT

Lahteista

Olen Ranskasta kotoisin, enké voi sivuuttaa teologeja, joita olen lukenut ja
joiden parissa olen tyoskennellyt ennen Suomeen tuloani. Erityisesti tdima
koskee uuden teologian (la Nouvelle Théologie) dominikaanisia vaikuttajia
1900-luvun ensimmadiselld puoliskolla, kuten Marie-Dominique Chenua ja
Yves Congaria, joiden ajattelu vaikutti keskeisesti Vatikaanin II kirkollisko-
kouksen tiettyihin opetuksiin. 19oo-luvun ranskalaisen teologian suurista
nimistd olen myo6s velkaa Henri de Lubacille sekd 1800- ja 1900-luvun tait-
teen filosofille Maurice Blondelille, jonka toiminnan filosofia (philosophie
de I'action) tarjosi modernistisen kriisin ratkaisemiseksi uudenlaisen tavan
madritelld tradition merkitys.

Uudempien teologien joukosta on mainittava hermeneuttisen kddnteen
edustajat, kuten David Tracy ja dominikaani Claude Geffré. Ranskankie-
lisen nykyteologian piiristd haluan nostaa esiin Pariisin jesuiittakoulu-
kunnan edustajat Joseph Moingt'n, Christoph Theobaldin ja Bernard Ses-
botiién. Erityisesti Theobald ja Sesboiié ovat olleet minulle merkittavia
historiallisten osuuksien ldhteitd. Sesbotién moninidoksinen dogmihis-
toria on ollut arvokas apuvilineeni, ja Theobald on puolestaan kirjoitta-
nut laajasti Vatikaani II:n reseptiosta — eli vastaanottamisesta — linjalla,
joka on ldhelld Bolognan koulukunnan Giuseppe Alberigon tulkintaa.
Hén on my®6s kasitellyt lukuisissa kirjoissaan kristillisyyden nykymuotoja
Lansi-Euroopassa, jossa se ndyttaytyy “eldimdntyylind” moniarvoisessa ja
pluralistisessa yhteiskunnassa. Taméa ndkokulma tuo kristinuskon ja post-
modernismin vilille sovittavaa dialogia, minka nden erityisen arvokkaana.
Ei ole yllattavaa, ettd tallainen ndkemys nousee ranskalaisesta kulttuu-
rikontekstista, joka on synnyttinyt modernismin ja postmodernismin
keskeisid ajattelijoita, kuten Michel Foucault'n, Jean-Frangois Lyotard’in,
ja Marcel Gauchet'n. Vaikka pyrin tdssd teoksessa noudattamaan poh-
joismaissa vallitsevaa analyyttista diskurssin tyylid, joka on minullekin
ldheinen, tietynlainen ranskalainen ldhestymistapa on vaistamatta lasna.
Toivon, ettd kirjani voi rohkaista suomalaista lukijaa 16ytdaméaéan itselleen
uusia ndkokulmia; sen tarkoitus ei niinkddn ole vastata tiettyihin kysy-
myksiin, vaan auttaa lukijaa kasittelemé&an kristillisen uskon kysymyksia
omasta kontekstistaan kasin.

Joissain teologisissa vditteissdni nojaan luterilaisiin teologeihin — kuten
Paul Tillichiin ja hdnen korrelaatiomenetelméaansé, joka lapdisee kirjan ja
sen rakenteen — sekd nykyajattelijoihin, joita edustavat Jiirgen Habermas
ja Charles Taylor (yhteiskuntafilosofia), Johann Baptist Metz (poliittinen
teologia) ja Michael Seewald (fundamentaaliteologia). Heiddn teoksensa



Xix

apunani pohdin dogman muodostumisen historiaa ja jumalallisen ilmoi-
tuksen vastaanottoa pyhien kirjoitusten ja tradition kautta. Ilmoitus on
jokaisessa ajassa ja paikassa tulkittava uudelleen, jotta voimme tunnistaa
kristillisen identiteetin muuttuvat ja pysyvat elementit.

Jos téstd kirjasta jda jokin opetus lukijalle mieleen, haluaisin sen olevan:
muutos ei ole uskolle uhka, vaan mahdollisuus. Se on jopa uskon olemuk-
seen kuuluva ilmio, silld dogmaattinen kieli kehittyy ajan myotd uusien
maédritelmien ja myos hiljaisuuksien kautta, ja timéa tapahtuu ilman, ettd
itse uskon luonne muuttuu tai joutuu vaaraan. Kristillisen identiteetin
ilmaisun muuttuminen on edellytys identiteetin sdilymiselle historian
kulussa. 1900-luvulla tapahtui paradigman muutos tavassa, jolla suhtau-
dumme ilmoitettuun uskoon ja timd muutos vahvistettiin Vatikaanin II
kirkolliskokouksessa (1962-1965). Silloin siirryttiin kognitiivisesta, propo-
sitionaalisesta ilmoituskasityksestd kohti tapahtumallista ja kohtaamiseen
perustuvaa nikemystd Jumalan ilmoituksesta, silld Jumala ilmoittaa it-
sensd ihmiselle hdanen syddmessddn ja vapaudessaan. Muutoksen vaikutus
jatkuu, kuten paavi Franciscuksen pontifikaatti hallitsemistavallaan osoitti.
Viittaan useasti ilmoituksen ja sen reseption ajankohtaisuuteen kirkon
nykypdivin eldavédssa todellisuudessa.

Kiitokset

Se, etten ole suomalainen, on tuonut tiettyjd haasteita timan kirjan laa-
timiseen, erityisesti sanaston suhteen, silld suomalaisessa kulttuurissa ei
vield ole vakiintunutta katolista teologista perinnettd. Sen sijaan etta olisin
epdillyt luterilaisessa kontekstissa kdytettyjen suomenkielisten teologisten
termien — kuten tieteentermipankki.fi-sivustolla tai Riitta ja Seppo A. Teino-
sen teologisissa sanakirjoissa esiintyvien — katolisuutta, olen luottanut kie-
leen ja kulttuuriin sellaisina kuin ne minulle ilmenevét. Lukija ymmartaa
taméan helposti luettuaan kirjan: uskon inkulturaatio on mielestédni funda-
mentaaliteologiassa keskeinen teema ja liittyy siihen, miten kirkko valittad
kristillisen uskon nykyajan ihmisille. Sen sijaan ettd kulttuuria epdiltdisiin
tai siltd suojauduttaisiin, on hedelmallisempé&a kdyda sen kanssa vuoro-
puhelua ja luottaa siithen suhtautumatta siihen kuitenkaan naiivisti. Olen
kiitollinen suomen kielelle, joka tarjoaa minulle mahdollisuuden pohtia Ju-
malan ldsndoloa maailmassa muiden kuin didinkielestdni minulle tuttujen
sanojen ja késitteiden vilitykselld.

Haluan erityisesti kiittda Pauli Annalaa, Helsingin yliopiston teolo-
gian dosenttia. Han ei ainoastaan neuvonut minulle tiettyjd oikeita teo-
logisia termejd, vaan myos rohkaisi minua muokkaamaan luentotekstini



XX ALKUSANAT

oppikirjaksi ja tuki minua tdmén tyon aikana. Olen hénelle syvasti kii-
tollinen hanen luottamuksestaan, avuliaisuudestaan, innostuksestaan ja
ystavyydestdan.

Kiitdn myo6s suuresti dominikaaniveljid, joiden kanssa saan elda Stu-
dium Catholicumissa Jumalan valtakunnan todellisuutta ja pelastuksen lu-
pausta jokapdivaisessd elamdssimme Kristuksen seuraajina pyhdan Domi-
nicuksen esimerkin mukaisesti. Kiymamme keskustelut kirkon eldmaéstd
ja dogmien kehityksestéd ovat olleet arvokkaita timén kirjan laatimisessa.

Lopuksi suurimmat kiitokseni Ville Supposelle, joka sisulla ja rohkeu-
della, sinnikkyydelld ja uhrautuvaisuudella jaksoi karsivallisesti lukea
ndma sivut ldpi ja auttoi muuttamaan ilmaisuni suomalaiselle lukijalle
kelpaavaksi tekstiksi.

Mita tima kirja on ja mitd se ei ole, sekd miten kayttaa sita

Suomessa on katolisen kirkon sisdpiirissd saatavilla paikallisen piispan
opetus, kirkolliskokousten ja paavillisen magisteriumin tekstejd sekd hen-
gellisid teoksia ja muutaman klassikon suomennoksia, mutta kaytannossa
ei juurikaan katolista fundamentaaliteologista esitysta. Siksi pidan hyo-
dyllisend selventadd, mitd tamd kirja on ja mité se ei ole, erityisesti katolista
lukijaa silmaélla pitden.

Tama kirja ei ole hengellinen teos, katekismus tai apologeettinen kir-
joitus. Vaikka se sisdltdd hengellisid pohdintoja ja nojaa voimakkaasti
kirkon kahdentuhannen vuoden traditioon, sen tarkoitus on teologinen
ja didaktinen. Jumalallisen ilmoituksen reseptio on tulkinnan kysymys:
monet kirjassa esitetyt teologiset vditteet — vaikka ne perustuvat Jumalan
sanaan, kirkon opetukseen, hengelliseen perinteeseen ja aikalaistemme
kokemukseen — ovat henkilokohtaisia tai tietyn koulukunnan tai ajatus-
suunnan mukaisia. Niihin voi suhtautua eri tavoin. Erimielisyys ei ole
ongelma, pdinvastoin: se kertoo siitd, ettd lukija on sisdistanyt kysymyk-
sen, tehnyt siitd itselleen tarkedn ja muotoillut oman vastauksensa. Tama
on kristillisen tradition reseption ja tulkinnallisen omaksumisen merkki.
Mahdolliset erimielisyydet osoittavat, ettd uskova subjekti kasvaa teologi-
subjektiksi. Kehotan siis lukijaa tarkastelemaan kriittisesti seuraavia lukuja
ja kiittdméaan Jumalaa siitd, ettd kirkon eldmé& mahdollistaa uskon erilais-
tuneen omaksumisen ilman, ettd kirkon ykseys tai uskontunnustuksen
totuus vaarantuu.

Tama on oppikirja, jonka tarkoituksena on esitelld jarjestelmallisesti
keskeisid teemoja ja késitteitd, jotka liittyvit jumalalliseen ilmoitukseen ja
sen reseptioon kirkossa, sekd ndiden késitteiden ja vastaanottoprosessien



xxi

kehitystd ihmiskunnan historiassa. Kirjan ldhestymistapa on pedagogi-
nen: monet tekstit on esitetty ja niitd on kommentoitu liitteissd, joihin
kannattaa perehtya. Lisdksi kdyttamani korrelaatiomenetelméa — jossa teo-
logia ja ihmiseldamén fenomenologia ruokkivat toisiaan — tarkoittaa, ettd
teemat ja késitteet toistuvat eri luvuissa, jolloin aiempien lukujen esit-
telemid ajatuksia ei tarvitse toistaa yhté laajasti myohemmissa osioissa.
Viittaukset aiempiin lukuihin mahdollistavat epélineaarisen lukutavan ja
suhteellisen vapaamuotoiset siirtymit eri osien vililld. Kirjan lopussa on
hakemisto ja suppea sanasto. Sanat, joille annetaan méaéaritelmé sanastossa,
on merkattu tekstiin asteriskilla, kun ne esiintyvat ensimmadisen kerran.
Liséksi kirjassa on monia kaavioita, jotka auttavat hahmottamaan visuaa-
lisesti eri kasitteiden, tekstien ja asiakirjojen vilisid suhteita sekd niiden
historiallista kehitysta ja rakennetta.

Tunnuksen merkitys

Kirjan otsikkosivulla oleva abstrakti tunnus ansaitsee oman selityksensd,
silld se kiteyttdd teoksen keskeisen sanoman.

Tunnuksessa kolmio kuvaa Kolmiyhteistd Jumalaa, ja ympyra luo-
makuntaa, maailmaa ja ihmistd saavutuksineen. Ihmiselld on jollain ta-
voin suora yhteys Jumalaan uskonkokemuksen kautta, joka syntyy hanen
syddmessddn jumalallisen ilmoituksen vastaanoton myotd ja joka on sa-
noin kuvaamaton. Kristus on kuitenkin tdmén ilmoituksen erityinen
valittdjad, silld han sekd tuo pelastuksen ihmisille ettd toimii esirukoili-
jana Isdn edessd ihmisten puolesta. Tunnuksessa tdta kuvaa risti. Kristus,
ainoa Vilimies, Isdn ikuinen Sana, on Jumalan lopullinen sana ihmis-
kunnalle. Tdhidn sanaan me vastaamme lausumalla oman Aamenemme,
jolloin yhdymme Jeesuksen ikuiseen Aameneen Isdn kunniaksi (ks. 2. Kor.
1:20) ja suostumme ottamaan vastaan Jumalan tarjoaman pelastuksen.



Xxii ALKUSANAT

Suhde ihmisen ja Jumalan vililld nayttdytyy myos kysymysmerkkina —
inhimillisen kulttuurin ja kielen merkking, joka viittaa epdvarmuuteen,
epdilykseen ja moniselitteisyyteen. Kysymysmerkki kuvastaa erityises-
ti ihmiskunnan historian epéselvyytta: vaikka Jumala kaitsee maailman
tapahtumien kulkua, historian tarkoitus ei ole meille itsestddn selva. Se
paljastuu meille vasta tuonpuoleisessa eldméssd, kun ihmiskunta on tdysin
sovitettu itsensd, koko luomakunnan ja Jumalan kanssa ja astuu Jumalan
eteen ikuisena Kirkkona, Kristuksen morsiamena, josta kirkollinen ins-
tituutio maan paalla on vain kalpea heijastus. Samalla kysymysmerkki
ilmentdd myo6s Jumalan ilmoituksen meihin kohdistamaa haastetta: ilmoi-
tuksen vastaanottaminen, omaksuminen, tulkinta ja edelleen vilittdminen
traditiona eivit ole suoraviivaisia prosesseja, vaan ne tapahtuvat usein
pikemminkin kysymysten, epdilysten ja ehdotusten kuin varmojen julis-
tusten tai huutomerkkien, viitteiden muodossa. Tdssd mielessd kirkko
sijoittuu tunnuksen kaikkiin osiin: kysymysmerkin kohdalle, missé kielen
rajat tulevat vastaan; Kristuksen kohdalle, joka on sen perustanut; Jumalan
puolelle, jonka nimissd se antaa pelastuksen varmat vilineet; ja maail-
man puolelle, jonka keskelld se raivaa tietddn evankeliumin julistamiseksi.
Kirkko on lasnéd tunnuksen kaikkien elementtien vilisissd suhteissa.

Tapahtuipa se sitten Kristuksen, historian tai inhimillisen jdrjen saa-
vutusten rajallisuuden kautta, Jumala ilmoittaa itsensd meille ikuisen
valtakunnan kumoamattomana ldsndolona, yhd uutena evankeliumina ja
mystisend "itsensd traditiona”. Kaikkea tdtd Jumalan kuvaksi luotu ihmi-
nen on kutsuttu jdljittelemddn Kristuksen esimerkin mukaisesti — hanen,
jossa kaikki on jo taydellisesti tayttynyt.

Siind kiteytettynd ne suuret linjat, jotka kehittyvét seuraavissa luvuissa.
Hyvaa lukukokemusta!

veli Marie-Augustin Laurent-Huyghues-Beaufond, O.P.



Luku 1

Miti fundamentaaliteologia on?

Mitd fundamentaaliteologia on? Yleisimmaén vastauksen mukaan se on
teologian osa-alue, joka tutkii Jumalan ilmoitusta ihmiselle ja ihmisen vas-
tausta sithen uskossa." Fundamentaaliteologia on siis ilmoituksen teologi-
aa, uskon ja uskomisen teologiaa —jopa teologian teologiaa. Se tarkastelee,
miten ihmisen uskonvastauksessa Jumalan ilmoitukseen syntyy ja kehittyy
teologia késitteineen. Tama ndkokulma tekee fundamentaaliteologiasta
luonteeltaan metateologista: se pohtii teologian ehtoja, perusteita ja kieltd,
miké saattaa vaikuttaa spekulatiiviselta ja kasitteellisesti abstraktilta. Siksi
haluan ldhestyd aihetta toisesta ndkokulmasta: fundamentaaliteologia on
kuin kirkon ulkoasiainministerit. Se toimii rajapintana, kohtaamispaik-
kana uskovien kirkon jdsenten ja niiden valillg, jotka eivdt usko samalla
tavalla.

Fundamentaaliteologian tehtdvéna ei ole vain asettaa kristilliselle us-
konnolle teologista perustaa (Grundlegung), vaan myos astua vuoropuhe-
luun aikamme aatteiden ja maailmankatsomusten kanssa. Tédssd mielessa
silld on selkedsti myo6s kdytdnnollinen ja pastoraalinen ulottuvuus. Fun-
damentaaliteologian tarkastelussa maailman, yhteiskunnan ja kulttuurin
edustama toiseus on otettava huomioon heti alusta alkaen. Vatikaanin II
kirkolliskokouksen (1962-1965) jdlkeen tdima vaatimus on alkanut nakya
yhd selvemmin fundamentaaliteologian uusissa muotoiluissa ja oppikir-
joissa.?

1. Fundamentaaliteologian késikirjassa voi olla tillainen jarjestys, kuten Mansinin
teoksessa Fundamental Theology (Mansini 2018): Jumala puhuu, ihminen kuuntelee. Tama
kirja edustaa puolestaan toisenlaista, kolmiosaista jarjestystd, josta Waldenfelsin kuuluisa
Kontextuelle Fundamentaltheologie (Waldenfels 2005) on hyvéa esimerkki: Jumala puhuu, syy
miksi hénté ldhestytdadn (Waldenfelsin kirjassa syyna ldhestymiseen on Jeesus Kristus) ja
kirkko uskon paikkana, jossa saa kuunnella Jumalaa ja puhua hénelle.

2. Hyvé esimerkki tdstd lahestymistavasta on O’Collinsin kirja Rethinking Fundamental
Theology (O’Collins 2011).



2 LUKU 1. MITA FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

Lihtokohdaksi otan erdan lainauksen Raamatusta:3

1. Piet. 3:15 Olkaa aina valmiit antamaan perustelu (apologia) jokaiselle,
joka kysyy, mihin teiddn toivonne perustuu (logos).*

Tétd jaetta voidaan pitdd fundamentaaliteologian peruskirjana, silld se
sisdltdd oppialan kolme péadaihetta ja momenttia, joita kasitellddn seuraa-
vissa luvuissa:

¢ “perustelut toivostanne”, eli “mitd tai mihin uskoa?” (luku 2) — toivon

perusteluilla kuvataan uskon sisdllon ydint;

* “antaa perustelut”, eli “miksi uskoa?” (luku 3) — antamalla peruste-

luja puolustetaan uskoa;

* ”antaa ne kaikille, jotka kysyvit”, eli “miten uskoa, millaisissa puit-

teissa?” (luku 4) — olennaista uskonkokemukselle on ihmissuhde.

Tama luku on ikddn kuin yleiskatsaus fundamentaaliteologiaan ja siina
esitelldadn keskeisid teemoja ja késitteitd, joita kdsitellddn syvallisemmin
muissa luvuissa.

1.1 Apologia ja logos
1.1.1 Termien tausta

Pietarin kirjeessd kaytetty kreikankielinen sana apologia merkitsee perus-
telujen esittdmista. Siitd on johdettu meille tuttu sana “apologetiikka”.
Termi on kuitenkin moniselitteinen ja saattaa herkasti tuoda mieleen
puolustautumisen, itsensd oikeuttamisen tai viestinnillisen strategian,
jonka péddtavoitteena on kuulijan kddnnyttdminen puheen vakuuttavuu-
den kautta. Toisinaan apologetiikka yhdistetddn myos polemiikkiin, he-
delméttomaédan viittelyyn. Tallainen ldhestymistapa on kaukana siitd dia-
logista ja kohtaamisesta, jonka tulisi olla fundamentaaliteologialle leimal-
lista. Usko yhdistdd ihmisen Jumalaan — se on Jumalan lahja. Uskoa ei
voida ”valittdd” kuten suolaa ojennetaan poydédssd, vaan siitd voidaan
ainoastaan todistaa, ja on ylimielistd ajatella, ettd pelkkd apologeettinen
puhe voisi synnyttaad uskoa ei-uskovassa.’

3. Toistaiseksi en perustele viittaamista Raamattuun. On tietysti tarkasteltava
myShemmin Raamatun asemaa, kun pohditaan uskoa tai siitd puhumista ei-uskovalle,
jolle Raamatulla ei ole erityistd auktoriteettia; siihen viittaaminen voi hénestd tuntua
vieraalta. Raamatun asema kaanonina* perustellaan luvussa 4 (ks. kohta 4.2.1.1).

4. Oma suomennos. Ellei toisin mainita kaikki lainaukset Raamatusta ovat Suomen
evankelis-luterilaisen kirkon vuoden 1992 suomennoksesta. Ks. myos viite 8, s. 4.

5. Apologetiikan asemaan teologiassa palataan luvun 3 lopussa, ks. kohta 3.3.4.2.



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 3

Raamatussa esiintyy oikeudellisia tilanteita, joiden keskidssd on puo-
lustus, johon apologia liittyy (esim. Jeesuksen tai apostolien oikeuden-
kdynnit).® Jeesus kdytti termia tissa merkityksessd opettaessaan apostole-
jaan:

Luuk. 12:11-12 Kun teitd kuljetetaan synagogiin ja viranomaisten ja
esivallan eteen, dlkdd olko huolissanne siitd, mitd puhutte ja miten
puolustatte itsednne (apologesesthe «— apologia). Kun se hetki tulee,
Pyhéd Henki neuvoo, mité teiddn on sanottava.

Uskon puolustaminen on siis Pyhdn Hengen ty6td uskovien syddmessa
heiddn kanssaan. Tédstd huolimatta fundamentaaliteologia valmistelee
uskon puolustusta ja pohdiskelee sen luonnetta.

Fundamentaaliteologia sai alkunsa apologetiikkana. Varhaiset kirk-
koisét, kuten pyhd Justinos Marttyyri (n. 100 — n. 165), joutuivat vainojen
keskelld perustelemaan kristillistd uskoaan. Justinos julkaisi kaksi Apo-
logiaa ja Dialogin Tryfonin kanssa,” joka on kirjallinen kuvitelma rauhan-
omaisesta keskustelusta juutalaisen kanssa. Tavoitteena ei ollut polemiikki
vaan vuoropuhelu — marginaalissa olevien kutsuminen osaksi yhteista
keskustelua. Tdllainen apologeettinen dialogi oli 2.—4. vuosisadan kristilli-
sessd kirjallisuudessa yleinen laji. Se ammensi kreikkalaisesta perinteestd,
erityisesti Platonin Sokrateen puolustuspuheesta, jossa Sokrates joutui puo-
lustamaan uskomuksiaan Ateenan Areiopagilla.

Raamatussa apologia esiintyy usein oikeudellisessa tai poleemisessa
yhteydessa. Profeettakirjoissa Jumala ja Israel kohtaavat toistuvasti toisen-
sa “oikeudessa”, jossa Jumala profeettojen kautta muistuttaa kansaansa
liitosta ja sen rikkomisen seurauksista. Apologia voi siis olla sekd rau-
hanomainen ja spekulatiivinen — kuten Justinoksen Dialogi — ettd polee-
minen ja juridinen — kuten profeettojen kirjallisuudessa tai Jeesuksen
oikeudenkdynnissd. Sekd Sokrateen ettd Jeesuksen oikeudenkédynnit oli-
vat poliittis-uskonnollisia juttuja, joissa totuutta vaaristeltiin. Kun Pilatus
yritti esittdd Jeesuksen kuninkaana, Jeesus vastasi: “Itse sind sanot, etta
olen kuningas. Sitd varten mind olen syntynyt ja sitd varten tullut tdhan
maailmaan, ettd todistaisin totuuden puolesta” (Joh. 18:37). Totuudesta

6. Paavalin kuolemasta kertoo Clemens Roomalainen Ensimmiiisessi kirjeessdin (vuo-
delta n. 95, ks. Clemens Roomalainen 2020, 5.7 ja 6.1). Eusebios Kesarealainen kirjoitti
Kirkkohistoriassaan (n. 315) muistiin Jaakobin kuolemaan liittyvan vanhan suullisen pe-
rinteen (ks. Eusebios Kesarealainen 1997, .1 ja 23), joka tdydentdd Luukkaan lyhytta
mainintaa asiasta Apostolien teoissa (Apt. 12:2).

7. Justinos Marttyyri 2008.



4 LUKU 1. MITA FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

todistaminen on fundamentaaliteologian ytimessd. Usein tdméa tapah-
tuu vikivallan keskelld — kuten Jeesuksen kuolema ja varhaiskristittyjen
marttyyrikuolemat osoittavat. Marttyyri — kreikaksi “todistaja” — on kris-
tillisyyden keskeinen hahmo, ja Jeesus itse on todistaja par excellence (vrt.
Im. 1:5).

Vaikka vikivalta (tai ainakin vihapuhe) voi uhata, fundamentaaliteo-
logia pyrkii sijoittumaan julkiselle ja avoimelle foorumille, jossa kaikki
ovat tasavertaisia ja jossa logos* — jarki — toimii keskustelun tuomarina.
Pietari kehotttaa kristittyjd “olemaan valmiina vastaamaan kysyjille toi-
von logoksesta”.® Logos ei tarkoita vain perusteluja tai syitd, vaan se on
kreikkalaisen filosofian keskeinen késite, joka merkitsee yhteista jarked,
jarkiperdistd puhetta, kuten Platonin ja Aristoteleen teokset osoittavat. Lo-
gos tarkoittaa jarked, joka otetaan kayttoon, toimivaa jarked, ja siten myos
inhimillistd kykyéa keskustella, argumentoida ja ymmartdaa (kuvassa 1.1
esitelldan logoksen piirteitd sekd Jumalan ettd ihmisen osalta). Johanneksen
evankeliumin alussa esiintyva ajatus ”Logos tuli lihaksi” (Joh. 1:14) voi-
daan lukea siten, ettd inkarnaation* kautta Jumala esittdd argumenttinsa
maailmalle Pojan persoonassa. Tamd tarkoittaa my0s sitd, ettd ihmisilla
on aina mahdollisuus kommunikoida toistensa kanssa: jarki, kieli ja puhe
yhdistavat meidat. Tassd merkityksessd fundamentaaliteologia on toivon
teko, silld se julistaa, ettd vikivalta ei saa viimeistd sanaa — yhteinen kes-
kustelu on aina mahdollista. Siind ei pyritd niinkddn vakuuttamaan toisia,
kun etsimddn yhdesséd totuutta, josta kristillinen usko todistaa.

Pyhé Justinos puolusti kristittyjd vetoamalla jarkeen ja yhteiseen in-
himilliseen perustaan. Hanen Apologioidensa argumentit* ovat edelleen
kiinnostavia, mutta niitd ei voida sellaisenaan toistaa nykymaailmassa ja
olettaa, ettd niilld on sama vaikutus kuin omana aikanaan. Fundamentaali-
teologia, kuten teologia yleensakin, eld4 ajassa — se ei ole muuttumatonta,
vaan sidoksissa historialliseen tilanteeseen. Ei ole olemassa yhtd univer-
saalia* apologetiikkaa, vaan teologian on aina sopeuduttava aikaan ja
kontekstiin. Tama heréttdd tarkedn kysymyksen: kuinka muuttumaton
Jumalan ilmoitus yhdistyy ajassa muuttuvaan teologiseen puheeseen?
Jumalan ilmoitus on ikuinen — ”“Jeesus Kristus on sama eilen, tdndan ja
ikuisesti” (Hepr. 13:8) —ja kirkolle uskottu usko eli uskon talletus* ei ole
altis muutoksille. Silti uskon kieltd ja muotoa on jatkuvasti tarkastelta-
va ja uudistettava. Tdma jannite on fundamentaaliteologian keskeinen
tutkimuskohde.

8. Kreikaksi “hetoimoi de aei pros apologian panti to aitounti humas logon peri tes en humin
elpidos”. Toisin sanoen Pietari kehottaa kristittyjd esittiméaan toivon logoksen apologian.



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 5

Aristoteles, Platon: Ilhmiskunnan yhteinen perusta:
ihmisjarki, joka otetaan — «-ooovveeeiriii puhe-, kieli- ja jarkivalineet,
kayttéon, toimiva jarki, jotka mahdollistavat rauhanomaisen,

puhe, argumentti avoimen ja julkisen keskustelun
Raamatussa:

Joh 1:1 "Alussa oli logos...*

("In principium erat Verbum”: LO,GOS VAki : it
sana “verbi” viittaa tekoon ja Adyog a tlvat aa
toimintaan. "Alussa oli Sana” vastustava

. e . voima
on t&ssé mielessa heikompi, .

kun logos tarkoittaa Jumalan
luovaa jérked.)

Jumalan ja ihmisen yhdistava kasite:
“... ja logos oli Jumala” = Jumalan kaltaiseksi luotuna
ihmisen on otettava logos kayttéon.

Sana (Isén logos, Poika) on Jumalan argumentti maailmalle.

Kuva 1.1: Logos-késite

Fundamentaaliteologian tehtdva on auttaa uskovia perustelemaan us-
koaan jdrjen keinoin ja osoittaa uskoa etsiville, miten he voivat 16ytaa
totuuden. Tama tehtédva tiivistyy Pietarin kehotukseen ja Jeesuksen ope-
tukseen totuuden todistamisesta. Se tapahtuu keskustelussa, jossa luote-
taan logokseen — yhteiseen jarkeen, kieleen ja loogiseen ajatteluun. Jarki
toimii teologian vilineend: se on kuin diplomatian kieli, jolla pidetdan
yhteyttd toisiin.

Usein tamé dialogi alkaa kysymyksistd, jotka kuvastavat samoja e-
péilyksié joita uskovillakin on. Ei-uskovien kysymykset ovat usein myos
uskovien kysymyksid. Ndistd vakavin koskee Jumalan olemassaoloa ja
siihen liittyvda pahuuden ongelmaa. Miten voi uskoa hyvdan Jumalaan
maailmassa, jossa on niin paljon kdrsimystd? Miksi Jumala ei toimi? Onko
hantd edes olemassa? Psalmistin huuto "Missad on Jumalasi?” (Ps. 42:11)
on yhéd ajankohtainen. Kysymys Jumalasta ja pahasta haastaa kristittyja
perustelemaan toivonsa.

Maailmanlaajuisen vuorovaikutuksen — globalisaation — ja uskonnolli-
sen monimuotoisuuden keskelld nousee myos kysymys Jumalan yksey-
destd ja kristinuskon erityisestd totuusvaatimuksesta. Kristityille Jeesus
Kristus on Jumalan erityinen ilmoitus; hédn ei ole etdinen Jumala, vaan hin
halusi tulla ldhelle, puhua ihmiselle, tulla ihmiseksi. ”Alussa oli Sana...”



6 LUKU 1. MITA FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

(Joh. 1:1). Jumala tuli kommunikaatioksi, yhteydeksi, kieleksi. Mutta onko
tama todella jarkevaa? Eiko ole lapsellista projisoida ihmisluonto Juma-
laan? Ja eikd nykyaikaisen tieteen valossa ole jarkevampé&a uskoa persoo-
nattomaan Jumalaan? Namd kysymykset saavat fundamentaaliteologian
ryhtymaan toimeen.

Siind missd muut dogmatiikan alat, kuten kristologia* tai sakramentti-
teologia, késittelevit uskon sisdisiad aiheita, fundamentaaliteologia toimii
rajapinnassa, uskon ja maailman viélissd. Se kohtaa toiseuden ja kuunte-
lee nykyajan ihmisten todellisuutta. Taméa suuntautuminen ulkopuolelle
mahdollistaa myos sisdisen uskon vahvistumisen. Keskustelussa, joka pe-
rustuu yhteiseen jarkeen ja kieleen, syvenee ymmarrys Jumalasta, joka on
logos — jérki ja kieli.

1.1.2 Kaksisuuntainen toiminta

Ndin ollen fundamentaaliteologian on toimittava kahteen suuntaan, kuten
diplomatian, joka suuntautuu maansa ulkopuolelle ja selittdd samalla
toimintaansa omille kansalaisilleen:
¢ Ulospdin: Tehtdviana on selittaa kristillistd uskoa niille, jotka eivat
jaa sitd. Tahan suuntaan liittyvat kysymykset uskon perusteista,
sen uskottavuudesta ja mielekkyydestd — miksi uskoa? Siihen kuu-
luu myo6s uskon totuuden pohdinta. Usein juuri ndimé kysymykset
nousevat esiin keskusteluissa ei-uskovien kanssa (ks. luku 3).

¢ Sisddnpdin: Samalla fundamentaaliteologia kutsuu tarkastelemaan
omaa uskoa. Mitd usko sisdltdd? Mihin uskon? Ymmarranko riitta-
van hyvin omaa uskoani? Téllaiset kysymykset voivat johtaa hen-
kilokohtaiseen etsintddn tai jopa kddntymykseen, silld ne asetta-
vat kristillisen identiteetin koetukselle (ks. luku 2). Ne edellyttavat
uskon ja jarjen vélistd vuoropuhelua, jossa kumpikin rikastuttaa
toistaan. Vuoropuhelu saa esimerkillisen muodon pyhdn Anselm
Canterburylaisen (1033-1109) ajattelussa. Hanen teologiansa osoit-
taa, etteivat usko ja jarki ole toistensa vastakohtia, vaan ne voivat
toimia yhdessd tdydentden ja vahvistaen toisiaan. Jumalatodistusten
kasittelyn yhteydessa (ks. luku 3) palaamme vield Anselmiin, mutta
tdssd vaiheessa esitdn lyhyen johdannon hidnen ajatteluunsa.

Pyhé Anselm Canterburylainen kehitti ldhestymistavan, joka pohjautui
pyhdn Augustinuksen ajatukseen “credo ut intelligam” — uskon ymmar-
tadkseni. Anselm muotoili tunnetut ilmaukset “fides quaerens intellectum” —
usko, joka etsii ymmarrystd —ja jopa “intellectus quaerens fidem” —jarki, joka



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 7

etsii uskoa. Molemmat esitetddn teoksessa Proslogion,? jossa han pyrkii
osoittamaan, kuinka usko ja jarki voivat yhdessd etsiad totuutta — kumpikin
omilla ehdoillaan ja omien rajojensa puitteissa.

Anselmin ldhestymistapa tarjoaa uskolle vilineet — jarjen, paattelyn,
logiikan ja késitteellisen ajattelun — joiden avulla usko voi syventyé ja
selkeytyd. Hanen tarkastelunsa alkaa kuvitteellisella keskustelukumppa-
nilla, joka on “mieleton”, jdrjettoman itsepdinen ihminen, joka kieltdytyy
uskomasta. Sama hahmo esiintyy myds Raamatussa, esimerkiksi psalmis-
sa 14: "Mieleton se, joka ajattelee: 'Ei Jumalaa ole”” (Ps. 14:1). Anselmin
teologiassa tima vastustaja toimii sekad uskon ettd jarjen haastajana: miksi
usko on jdrjellisesti perusteltua? Mitad usko oikeastaan on?

Samalla Anselm tuo esiin jdrjen rajat. Jumalaa ei voi tutkia kuin mité ta-
hansa kohdetta — hédnta ei voi tyhjentdvasti maéaritelld sanoilla tai kasitteilla.
Kaikki, mitd Jumalasta sanotaan, jda aina vajavaiseksi. Jumala on ddreton
— "Deus semper maior” — Jumala on aina suurempi (kuin mitd voidaan
kéasittad). Jumala ei ole pelkkd tutkimuskohde, jota vain ymmarretddn,
vaan uskossa kohdattava persoona, jota rakastetaan ja johon sitoudutaan.
Jumala ei ole uskovalle vain omaisuutta — edes dlyllistd — joka voidaan
omistaa, vaan joku, jolle itse kuulutaan. Jarki eksyy yrittdessddn vangita
Jumalan kasitteisiin. Anselmin ajattelu on hyvéa esimerkki siitd, kuinka
usko ja jarki voivat kohdata toisensa kunnioittavasti: kumpikaan ei alista
toista, vaan molemmat sdilyttavat oman luonteensa ja tehtdvansa. Pros-
logion osoittaa, ettd uskoa voidaan tutkia jarjen avulla menettdmaétta sen
olemuksellista salaisuutta.™

Lopuksi Anselm muistuttaa, ettd “mieleton” ei ole vain ulkoinen vas-
tustaja — se asuu myos uskovassa. Jokaisessa kristityssd on osa, joka haluaa
rajata Jumalan pelkdstddn jarjen ja kdsitteiden alueelle. Fundamentaali-
teologia toimii rajapinnalla: se on uskoa, joka avautuu jarjelle, ja jarked,
joka etsii paikkaansa uskon rinnalla. Tastd vuoropuhelusta voi syntya
vahvempi ja syvempi usko — usko, joka tuntee sisédltonséa ja perustansa
entistd paremmin.

1.1.3 Tradition ja subjektin suhde
1.1.3.1 Uskova subjekti kokemuksineen

Kaksi lihdettd vastaukselle Fundamentaaliteologiaa tutkiva tekee sen
kristittynd. Sanon olevani kristitty, koska kuulun yhteis66n — kirkkoon —

9. Anselm Canterburylainen 2019.
10. Proslogionia kasitellddn tarkemmin kohdassa 3.1.2.2.



8 LUKU 1. MITA FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

ja viittaan traditioon — siihen perinteeseen, joka eldd kirkossani."* Vaikka
uskon perusteita voidaan toki tarkastella myos ilman henkilokohtaista
kristillistd vakaumusta, teologinen tutkimus — joka kayttda teologian
omia vilineitd ja késitteitd — edellyttdd uskoa, tai ainakin jonkinlaista
ymmarrystd Jumalasta, Kristuksesta, pelastuksesta ja kirkosta.

Kun kristillisen uskon ulkopuolelta tuleva henkil6 kysyy minulta, mi-
hin perustan uskoni ja toivoni, hidn tietid minun olevan kastettu kristitty.
Tama tieto luo perustan aidolle vuoropuhelulle. Vastaukseni nojaa kah-
teen ldhteeseen: toisaalta kirkon uskoon ja sen késitteistoon, toisaalta
omiin henkilokohtaisiin kokemuksiini. Kysyjd ei odota vain teoreettisia
vastauksia, vaan haluaa tietdd, mitd usko minulle konkreettisesti mer-
kitsee. Jos minulta kysytddn, miksi uskon, voin vastata kuten Neitsyt
Maria: “Herra on tehnyt minulle suuria” (vrt. Luuk. 1:49) ja kertoa omasta
elamaéstdni ja kokemuksistani. Samalla voin tuoda esiin, ettad kristillinen
usko on voimakas maailmaa inhimillistdva tekijd: Jeesus asetti koyhat
ja syrjdytetyt etusijalle, ja kristinusko kutsuu palvelemaan ldhimmaista
rakkaudella. Tata kutsua seuraavat monet kristityt yha tandkin pédivana
toimimalla sairaaloissa, kouluissa, hyvantekevdisyydessd tai rauhantyossa.
“Rakastakaa vihamiehidnne!” (Luuk. 6:27) ei ole vain opetus, vaan kutsu
muutokseen ja toimintaan. Vaikka kirkon historiaan kuuluu my®os synkkid
lukuja — vékivaltaa, sotia, epdoikeudenmukaisuutta ja syrjintdd — ei voida
kiistda kristillisen uskon vaikuttavaa voimaa yhteiskunnan ja ihmisyyden
hyvéksi.

Téllainen pohdinta ei kuitenkaan vield riitd osoittamaan uskoa todeksi.
Samankaltaisia inhimillistdvid vaikutuksia 16ytyy myos muista uskon-
noista: buddhalaisuus on vaikuttanut kulttuuriin ja henkiseen kasvuun,
islam on edistanyt tiedettd ja teknologiaa, juutalaisuuden merkitys on
ollut suuri seké teologisesti ettd yhteiskunnallisesti. Jokaisella uskonnolla
on kuitenkin my06s omat varjonsa. Hyvét seuraukset eivit itsessddn riitd
todistamaan totuutta. Voiko kristinuskon tuottama hyva oikeuttaa sen
totuusvditteen? Kysymys on moniulotteinen ja vaatii syvempdd pohdintaa.

Kun joku kysyy, miksi uskoa, han kysyy samalla, mihin uskoa. T&lloin
hédn odottaa vastausta, joka nousee sekd henkilokohtaisesta uskon koke-
muksestani ettd kirkon yhteisestd uskosta. En ole kristitty yksindni, vaan
uskonyhteisossd, kirkon jdsenend. Tarvitsen sekd suhdetta toisiin ihmisiin
ettd kirkon traditioon, jotta voin vastata vakuuttavasti. Ellen anna toisten
kysymysten haastaa uskoani ja sen sisdltod, uskoni jad hauraaksi — eika
lopulta ole vapaa. Kysynkin itseltdni: etsinkd uskossani varmuutta vai

11. Traditio tarkoittaa latinaksi perinnetta.



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 9

totuutta — myos silloin, kun totuus on haastava? Uskoni syvenee, kun
uskallan kohdata muiden kysymykset. Yllattavaa kylld juuri silloin kun
menen uskon rajoille — my0s sen kirkon rajoille, joka on antanut minulle
uskon kielen ja ilmaisut — uskoni voi kasvaa ja vahvistua.

Subjektin kokemus uskosta Pyhd Anselm totesi, ettei Jumala ole tutki-
muskohde vaan persoona. lhminen on luotu Jumalan kuvaksi; vapaaksi,
itsendiseksi ja tietoiseksi subjektiksi*. Subjekti ajattelee, toimii, kokee ja
kuuluu yhteis66n, joka tradition kautta antaa uskon kielen. Uskon subjek-
tin kokemukset ja traditio kuuluvat erottamattomasti yhteen.

Uskovalla subjektilla on kokemuksia. Kokemus on yksinkertaisesti
maédriteltynd “jotakin, mitd kukaan muu ei voi kokea toisen puolesta”.
Uskova subjekti kokee olevansa perustettu Toiseen, jota kutsutaan “Juma-
laksi” (lainausmerkeissd). Juutalainen filosofi Martin Buber (1878-1965)
tiivisti tdmén: usko on varmuutta siitd, ettd olemme perustettuja Jumalaan
(ilman lainausmerkkejd).

Kokemuksesta puhuminen tarkoittaa samalla puhetta kielestd. Olem-
me puheolentoja: kokemuksemme tarvitsevat kieltd. Koemme maailman
aina kielen kautta — jopa kielen sisdlld. Puhdasta kokemusta ilman kielta
ei ole. Ei vain kokemuksista kertominen, vaan itse kokeminen edellyttdd
kieltd, sen sanoja, késitteitd ja ideoita. Olemme aina upoksissa kieleen. Kie-
leen sisédltyy kokemusmaailma sen soinnin ja rytmin kautta, esimerkkind
kalevalamitta suomen kielesséa. Kieli sindnsa liittyy esteettiseen kokemuk-
seen, joten musiikki ja sdvelkieli laajentavat kielen ja kokemuksen valista
suhdetta.'?

Mité tarkoittaa, ettd usko on kokemus siitd, ettd olen perustettu Juma-
laan? “Jumala” on sana, joka 16ytyy kaikista kielista. Silld ei ole vilid, onko
sana yksikossd vai monikossa tai mihin uskonnolliseen todellisuuteen se
viittaa; sana “Jumala” ilmaisee ihmisen rajallisuuden ja sen, mitd ihminen
ei ole.’> Mutta on olemassa myd&s Jumalan nimi, joka on jotain aivan muu-
ta kuin pelkkd sana tai késite. Nimi mahdollistaa suhteen. Nimen saanut
tulee subjektiksi — “minéksi” — jolle voi sanoa ”sind”.

Téssd kohtaa siirtyminen sanasta “Jumala” lainausmerkeissd Jumalan
nimeen ilman lainausmerkkeja on nimenomaan kristillistd: kristityt usko-

12. Esimerkiksi kukaan muu kuin suomalainen ei olisi voinut séveltda Sibeliuksen
musiikkia. Suomen kielen ja kulttuurin vélisestd suhteesta ks. Janne Saarikiven valaiseva
essee Suomen kieli ja mieli (Saarikivi 2018).

13. Tatd yleista “uskon” kokemusta ovat tutkineet kisitteen “numeeninen*” avulla
Rudolf Otto ja sittemmin mm. Carl Jung, Mircea Eliade ja C.S. Lewis; ks. Alles 2017 ja
Oldmeadow 1995.

Y



10 LUKU 1. MITA FUNDAMENTAALITEOLOGIA ON?

vat Jumalaan, joka sanoo “mind” ja kutsuu ihmisen suhteeseen. 2. Moo-
seksen kirjan kolmannessa luvussa Jumala ilmoittaa nimensa: “Mind olen
se joka olen” (2. Moos. 3:14). Koko Raamattu on kertomus siirtymisestd
sanasta “Jumala” Jumalan nimeen.™# Jumalan kansa kasvaa vihitellen
suhteeseen Jumalaan — toisinaan torjuen hianet — kunnes Jumala puhuu
taydellisen ja lopullisen sanansa: han lahettdd Poikansa, eli puhuu Sanan-
sa isolla S:114. Tastd syystd sanotaan, ettd Jumalan ilmoitus on saavuttanut
tayteytensa Jeesuksessa Kristuksessa: “Sana oli Jumala” (Joh. 1:1). Juma-
lan nimi tuo meidat pois kasitteistd ja puheesta Jumalasta kolmannessa
persoonassa “hdn”, ja siirtdd meidat suhteeseen, jossa Jumala on oma
subjektinsa. Silloin Jumalalle sanotaan “sind” ja hdneen voidaan uskoa.

Sanan “Jumala” ja Jumalan nimen vélissd ovat kaikki ne metaforat ja
kuvat, jotka auttavat ldhestymédn Jumalaa. Raamattu on tdynna tillaisia
kuvia, joita my0s Jeesus kayttdd: taivasten valtakunta on kuin sinapinsie-
men tai kuin hapate taikinassa (Matt. 13:33; Luuk. 13:21) jne. Vanhassa
testamentissa esiintyy paljon kuvia Jumalasta. Keskitytddn yhteen niist4,
joka on kallio. Mikd olisi vankempi perusta uskolle kuin kallio?

Kuva kalliosta toistuu usein. Esimerkiksi Daavid sanoo: “Israelin Ju-
mala on puhunut, Israelin turvakallio on minulle lausunut jne.” (2. Sam.
23:3). Han tunnustaa uskonsa kutsumalla Herraa kallioksi. Sama toistuu
psalmeissa: “Jumalani, sind olet kallio” (vrt. Ps. 31:3), tai: “kallio, johon
turvautua” (vrt. Ps. 18:3). My0s Jeesus kayttdad tatd kuvaa vertaukses-
saan viisaasta miehestd, joka rakentaa talonsa kalliolle — eli hdn rakentaa
eldmédnsd Jumalan sanalle — ei hiekalle (ks. Matt. 7:24-27; Luuk. 6:46-49).

Kuvaa kalliosta kdyttdd myos pyhd Paavali:

1. Kor. 10:1-6 Veljet, haluan teiddn tietdvan, ettd isimme vaelsivat
kaikki pilven johdattamina ja kulkivat meren poikki. Kaikki he saivat
pilvessd ja meressd kasteen Mooseksen seuraajiksi. Kaikki he soivét
samaa hengellistd ruokaa ja joivat samaa hengellistd juomaa. Hehédn
joivat siitd hengellisestd kalliosta, joka kulki heiddn mukanaan; tima
kallio oli Kristus. Mutta useimmat heistd Jumala hylkési, kohtasihan
heidét tuho autiomaassa. Néin heisté tuli meille varoittavia esimerk-
kejd: meidén ei pidd himoita pahaa, niin kuin he tekivat.

14. Siirtyminen ”sanasta nimeen” on klassinen aihe teologiassa. Varhaisimpia esimerk-
keja tastd pohdinnasta on Pseudo-Dionysioksen teos De divinis nominibus (Jumalallisista
nimisti) vuodelta n. 500 jKr., jossa hin selittdd monien raamatullisten esimerkkien avulla,
ettd metaforan sana on neutri, mutta nimi on persoonallinen; ks. Pseudo-Dionysius the
Areopagite 1987.



1.1. APOLOGIA JA LOGOS 11

Paavali viittaa edelld kohtaukseen 2. Mooseksen kirjasta:

2. Moos. 17:1-7 Israelin kansa lihti liikkeelle Sinin autiomaasta ja
siirtyi pysahdyspaikasta toiseen Herran ohjeiden mukaisesti. Kansa
leiriytyi Refidimiin, mutta sielld ei ollut kylliksi vettd. Ihmiset alkoivat
moittia Moosesta ja sanoivat: “Anna meille vettd juotavaksi.” Mooses
kysyi heiltd: “Miksi te syytdtte minua? Miksi te koettelette Herran
karsivallisyyttd?” Mutta koska he karsivéat janosta, he nurisivat Moo-
sesta vastaan ja sanoivat: “Minka vuoksi toit meiddt Egyptistd tanne?
Siksiko, ettd saisit tappaa meidét janoon lapsinemme ja karjoinem-
me?” Silloin Mooses rukoili apua Herralta ja sanoi: “"Mitd minun pitda
tehda télle kansalle? Kohta he jo varmaan kivittavat minut!” Herra
sanoi: “Lahde kulkemaan muiden edelld ja ota mukaasi muutamia
Israelin vanhimmista. Ja kun ldhdet, ota sauvasi, jolla 16it Niilin vetta.
Mina olen sinua vastassa kalliolla Horebin luona. Ly6 kallioon, niin
siitd alkaa juosta vettd ja kansa saa juodakseen.” Mooses teki niin
Israelin vanhimpien ndhden. Paikka sai nimet Massa (koetus) ja Meri-
ba (riita), koska israelilaiset olivat nurisseet sielld ja koska he olivat
koetelleet Herran kérsivallisyyttd ja sanoneet: “Eikd Herra olekaan
meiddn luonamme?”

Paavali kirjoittaa israelilaisten autiomaavaelluksesta ja sanoo heiddn
juoneen “hengellisestd kalliosta” — kirjaimellisesti “kalliosta, joka on
henkéystd” — joka kulki heiddn mukanaan. Jumala on sekd vankka kal-
lio ettd vaikeasti tavoitettava henkdyksen kallio. Siksi ihminen ei sorru
yrittdimaan omistaa tai hallita hantd. 2. Mooseksen kirjassa uskon kokemus
joutuu koettelemusten, vaikeuksien ja jopa vikivallan alle. Mooses joutuu
kansan syytettdvéaksi ja hdnen pitdd puolustaa (apologia) Jumalaa, kun au-
tiomaassa ahdingon ja janon vallassa israelilaiset kysyviat: “Onko Jumala
meidédn keskuudessamme vai ei?” Ei siis: “Onko Jumala olemassa?”, vaan:
”Onko hdn olemassa meille?” Tama ei ole abstrakti metafyysinen kysymys
Jumalan olemassaolosta, vaan kysymys hédnen ldsndolostaan ja suhteen
mahdollisuudesta: voimmeko kokea Jumalan? Onko hidn meidin kans-
samme, tassa ja nyt, niin ettd voimme astua suhteeseen hinen kanssaan,
kutsua hdntd nimeltd ja sanoa ”sind”?

Uskomiseen liittyvat riskit Edelld kasitellyt tekstit kuvaavat osuvasti us-
kon vaikeutta: uskovan on saatava kokemus Jumalasta, mutta se ei synny
ilman koettelemuksia ja vaikeuksia. Jumala on kylld varma perusta, mutta
hén ei alistu inhimillisen kielen rajoihin. Hadnté ei voi sulkea metaforaan,



	Kuvat
	Esipuhe (Pauli Annala)
	Alkusanat
	1 Mitä fundamentaaliteologia on?
	1.1 Apologia ja logos
	1.1.1 Termien tausta
	1.1.2 Kaksisuuntainen toiminta
	1.1.3 Tradition ja subjektin suhde
	1.1.3.1 Uskova subjekti kokemuksineen
	Kaksi lähdettä vastaukselle
	Subjektin kokemus uskosta
	Uskomiseen liittyvät riskit





